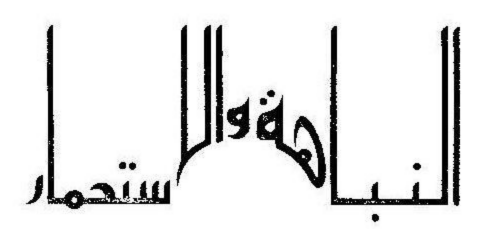
السهيد الدكئتورّ عليّ شريفتي

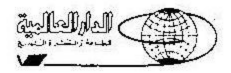


جمئن ع أنج تقوق مجفوظت الطبعت الأولى ١٤٠٤هـ ما ١٩٨٤ هر

الدار العالمية للطباعة والنشر والتوزيع بناية الكومودور سنتر ـ الحمراء ـ لبنان ـ بيروت ـ ص.ب ١١٣/٦٣٨١ تلفون ٣١٧٩٤٩

## الشهيد الدكتور عني شريعتي







#### بسمه تعالى

الحمدلله رب العالمين ، والصلاة والسلام على محمد ، وآله الطاهرين ، وبعد ، فهذه محاضرة ألقاها الدكتور على شريعتي ، رحمه الله ، في قاعة حسينية (ارشاد) ، بطهران ، وقد سجلت على اشرطة ، ثم نقلت على البورقة ، وجمعت بين دفتي كتاب ، سمي (خود أكاهي استحمار) أي (النباهة والاستحمار) . ونحن نقدمها لقراء العربية ، آملين الاستفادة منها ، والله خير موفق ومعين .

بنير الترالي التحريم

# الفضيلاق

إن الحالة الخاصة التي نعيشها ، تفرض علينا ان نقول كلمتنا الأخيرة اولا ، وأن نقرأ الكتاب من آخره ؛ ومن هنا ، فإن الموضوع قد يبدو مملاً للذين لم يتعرفوا بعد على الظروف الفكرية للقضايا التي سأعرضها ، وقد يحتاجون لمزيد من التأمل والدقة ؛ ومهما يكن ، فأني أعرض في هذه الجلسة ، أفكاراً تحتاج لجلسات عدة ، لكن ، لعدم توفر الفرص ، سأقول في أول كلمتي ، ما كان ينبغي أن أقوله في آخرها ؛ وهذا مما يزيد في إبهام الموضوع ، خصوصاً ان الكلام يدور حول مسائل فكرية وليس علمية .

وقبل البدء بالشرح والتفصيل ، أريد أن أقول : يجب ان نكون نبهين ، ولا نتوهم انفسنا مغتنين فكرياً بالكفاءة

العلمية ، لأن تلك كفاءة كساذبة ، ومُدعّي الاكتفاء كاذب ، وهذا نوع من الغش الذي يحتص به المثقفون والمتنورون في زماننا ، لأن المتعلم بعد أن ينال دراسات عالية ، ويكتسب معلومات واسعة ، ويتعرف الى اساتذة كبار ، والى كتب مهمة ، يشعر أنه أصبح مشبعاً بالعلم ، ويحس في نفسه رضى وغروراً ، ويظن أنه بلغ من الناحية الفكرية أقصى ما يمكن أن يبلغه الانسان الواعي ؛ ولا شك أن هذا انخداع يبتلي به المتعلم أكثر من غيره ،

قد لا يفكر الاستاذ ، أو الفيزيائي ، او الفيلسوف ، او الاديب ، او المؤرخ ، أنه يمكن أن يكسون لا شيء من الناحية الفكرية ، وأنه في مستوى أقبل العوام شعوراً ، وحتى الأمي الذي لا يحسن الخط مثلًا ، قد يكون أرقى منزلة في الذراية الشخصية وفي معرفة الزمان والمجتمع . إن بقاء المتعلم جاهلًا ، والمثقف فاقد الشعور ، واعطاء كل منها أنقاباً بارزة ، كالدكتور والمهندس والبروفسور لحالة مؤلمة جدا ، فيها لو استمر أي منهم . عديم الفهم والنباهة ، والشعور بالمسؤ ولية تجاه حركة التاريخ ، التي والنباهة ، والشعور بالمسؤ ولية تجاه حركة التاريخ ، التي تأخذه معها ، هو ومجتمعه في هذا الزمان .

إن خطر بقاء المتعلم جاهلًا ، وأخرس ، واعمى ، ولا شيء لخطر كبير جـداً ، لأن الانسان إذا أشبِـعَ بالعلم ، لم

يعـد يشعر بـالجوع الفكـري ، حيث أن المتعلمين في هـذه الايام ينظرون الى قضايا العلم منفصلة عن قضايا الفكر .

## اختيار المقرر

إن مجتمعات العالم الثالث ، في اسيا وافريقيا واميركا اللاتنية ، المتأخرة صناعيا ، والتي لم تصل بعد الى مستوى الأوروبيين والأمركيين في شتى المناحي الفنية والفلسفية ، ان هذه المجتمعات الفقيرة المتخلفة ـ تملك قدرات هائلة ، وتقف مكافحة ضد الغرب ، وتجبره على الخضوع والاستسلام ، في وقت بلغ الغرب فيه الذروة من حيث التقدم العلمي والتقني والفلسفي . وبالرغم من اقدامه على شراء النلبغين والمتفوقين من العالم الثالث ، حيث أنه مركز المال ، وهذه الكفاءات صارت كالسلع المعدة للبيع والشراء ، تتبع المال اينها كان .

إن امتلاك الغرب للميراث العلمي ، واحتفاظه بجميع

الذخائر في الفروع العلمية كافية ، سواء منها ، تلك التي ابتدعها هو ، أو تلك التي أخذها عن ، غيره ، فبلغ بها ذروة التكامل العلمي والفلسفي والتكنولوجي ، لا يمنعه من الخضوع أمام مجتمعات لا تملك أي نوع من انواع الاسلحة ، وقد يكون أفرادها حفاة ، ولا يمتلكون حتى آله للدفاع عن حياتهم ، وحياة أسرهم . فمن هما طرفا الجدال والقتال في هذا العصر اذاً ؟! .

هناك مجموعة من القدرات العلمية والصناعية ، تقاتل جماعة تفتقد الصنعة والعلم ، ومصير هذا القتال بعد عدة أشهر وسنين ، سيكون لصالح اولئك الحفاة في هذه الدنيا ، سيكون بلا شك لصالح اولئك الذين لا يقرأون ولا يكتبون ، وستخسر تلك القدرات التي حازت الذخائر العلمية والفنية طيلة تاريخ البشر!! فمن يقتتل مع من ؟؟

العلم في معركة مع « الفكر » ؛ هذا الحافي الجائع ، الذي قضي عليه ان يبقى فقيراً مريضاً ، تسلح بالايمان والعقيدة ، واستطاع بنباهته من التغلب على ذاك الذي جمع المقدرات العلمية والصناعية والفلسفية البشرية ، وادخر ثروة العالم ، رغم كونه أميا . اذاً ! هناك شيء أخر ، غير الثروة والقدرة والعلم والفلسفة والتكنولوجيا ، شيء لو صرفنا النظر « عن وجوده » لهزمنا أمام حفاة شيء لو صرفنا النظر « عن وجوده » لهزمنا أمام حفاة

الـدهـر ، وان كـانـوا عبيـداً مـظلومـين ، لأننـا ننهـار من الـداخل ، حتى لـو بلغنا ذروة التكـامل ، كـها بلغ الغرب المتحول اليوم ( شرط ان نبلغ ، لكننا لا نبلغ ) .

ومن هنا تقف المجتمعات التي تبريد أن « تختبار ، أمام طريقين : طـريق العلم والرأسمـالية والقـدرة والصنعة ، وطريق الفكر والعقيدة . ومن المسلم به ، أن المجتمع الذي يرتبط بهدف عال ، بعقيدة وايمان ، يتفوق على كـل قىدرة ، حتى ولو كانت القوة التي تسيطر على « المنظومة الشمسية » . وان مجتمعاً كهذا ، ستكون لـه بعـد عشـر سنين ، او خمس عشرة سنة حضارة ، كما ستكون لـه صناعة ، وسَيُنتِجُ على مستوى عالمي ايضًا . وهناك نماذج كثيرة في الزمن الماضي ، وفي وقتنا الحـاضر . أمـا إذا كان المجتمع فاقدأ لنموذج يهدف اليه ، فاقدأ للايمان ، وللوعي الشخصي والاجتماعي وليس همه الا الصناعة والرأسمالية ، أو ما يسمى اليوم بالتقدم العلمي والصناعي (فـَإِنْ وَفِقَ لنيـل مــا يـروم ، ولن يــوفقَ ) فـإنــه سيبقى مستهلكاً ، وان ظن أنه منتـج . وهـذه هي الخــديعــة الكبرى ، التي وقعت فيها جميع البلاد المتأخرة ، فخسـرت ذلك الشيء الذي يَهبُ الرقيق العجوز المحروم قدرة تزلزل العجائب . وهكذا ؛ فإذا كنا أصحاب عقيدة ، فإنه متى وفقنا ان نجتاز مرحلة الايمان بنجاح ، فإنا سنكون صانعين لاكبر حضارة . أما اذا لم نشعر بنقص فكري ، ولم تنكشف لنا قضية الايمان والعقيدة ، ولم تتضح طريقنا ، فإنا سنبقى محتاجين أرقاء للمنتجين ، نعتمد على حضارتهم ، ونستهلك انتاجهم .

وللمجتمعات المتأخرة ، كما يقول فانون ، مصير متشابه ، ولها حاجات واحدة ، لأنها تواجه قدرات متشابهة في زمن مشترك واحد ، وعليها ان تختار بين « الفكر » و « الحضارة » من غير فكر ، ونعني « بالحضارة » ما بخرجه المتحضرون لنا ؛ ومن هنا ، أزمة المثقف اليوم في البلاد المتأخرة ، في الشرق الادن ، او الشرق الاقصى ، أو الميركا اللاتئية ولافرق في ذلك .

ولقد كشفت التجارب، طيلة الخمسين سنة الماضية، الله المجتمعات التي بدأت من نقطة عقائدية، وتحركت بعد تحقق وعيها الفردي والاجتماعي، وقفت اليوم في صف القدرات التي تصنع الحضارة العالمية. لكن المجتمعات التي اقتدت بالحضارة الغربية، دون وعي اجتماعي، او شعور انساني بالوعي الفردي، ودون عقيدة، بل بمجرد خضة كاذبة، قد ظلت مستثمرة للحضارة الغربية، مستهلكة على الدوام، وخاضعة للذل والعبودية تحت سيطرة الغرب، والامثلة والنماذج على ذلك متوفرة وكثيرة!!.

#### ما أقرب الانسان وهو بعيد !

ان الذي أريد قوله: هو ان الدين (١) ، الدين الذي هو فوق العلم ؛ يعتبر الانسان ذاتاً أرقى وأشرف من جميع المظاهر الطبيعية ؛ هذا هو اعتقاد الدين ، واعتقاد « الاكزيستانسياليسيين » ايضا ، وسارتر نفسه ، الذي لم يؤمن بالله ، يعتبر الانسان ذاتا منفصلة عن جميع كائنات الطبيعة ، وعنده أن الانسان قطع حبل اتصاله بالساء ،

<sup>(</sup>١) اردت بالدين ، غير الدين المتـوارث حــب الــنن والعادات ، لأن الأديــان أ الوراثية كلها متشابه ، ولأن الشيء الذي يُتَخَذُّ وراثة وسُنة واعتياداً من غير علم وبصيرة ، كيفها كان ومهها كان هو مردود : ولا فسرق في ذلك بسين الأديان والمذاهب ، حيث لا درجات في الجهل . لذا فإن البحث يـدور على • الدين الأرقى من العلم • لا الدين الذي لُقِنَ تلقيناً ، وتسلمه الخلف عن إ السلف، كمجموعة عادات وسنن تقليدية مكررة. أن الجيـل الـواعي يرفض هذا ، ولا يستمع له ، ورفضه شيء طبيعي ، وان لم يكن قد القي هـ فه السنن والخصائص الموروثة الـ لاعقلية في المهمـ لات ، فإنـ ه سيلقيهـ ا غَداً . إن هذا شيء محتوم ، يفرضه الوعي . وتلك بــادرة راقية اتــطلع الى خط سيسرها ، وأفكر فيه . يتصرد الجيـل الـوراثي الايـراني ، عـلى السنن اللاعقلية ، التي مُمِلَتُ اليه ، فيرفضها كلها اولاً ، ثم يصل الى مرحلة فارغة تماماً ؛ هي النوجل والاضطراب، والبحث والريبة، والحاجمة الى استكشاف الطريق الذي يجده في النهاية . واكتشاف الدين بعد رفض السنن الوراثية المتحجرة ، هو الشيء الذي يحصل اليـوم ، لا على مستـوى ايران فحسب ، بل على مستوى المثقفين في العالم كله . انه الدين الـذي يتجاوز الفلسفة والعلم والصنعة ، انه دين المعرفة والتنبه ، لا دين السنن الوراثية المنصرمة التي لا يُعْرف تاريخها ، أهو الى ما قبل الفي سنـــة ؟ أم اليــــ

ووكل امره الى نفسه ، فهو الذي يصنعها ، ويصنع مصيره وهـو رب نفسه ، مسلط على الطبيعة ومسخّر لقـواهـا ، خلافاً لسائر الكائنات المخلوقة من الطبيعة والمستسلمة لها . ومن هنا ؛ الكائنات المخلوقة من الطبيعة والمستسلمة لهـا . ومن هنا ؛ نرى أن الدين « والاكـزيستانسياليسم » لهـا . ومن هنا ؛ نرى أن الدين « والاكـزيستانسياليسم » و « الامـاينسم » يلتقون في نقطة واحدة ، تعرف بأصالة الانسان ، ورجحان ذاته على جميع مظاهر الطبيعة .

لقد رفع الاسلام قدر الانسان ، وأكرمه الى حد قَصَّرت ان ترفعه اليـه المكـاتب الاومـانيستيـة المصـرة عـلى رفعـه واجلاله ، حيث جعله الاسلام صفوة الله ، وخليفتـه بين الكائنات ، وسخر له كـل قوى الـطبيعة ، وأمـر ملائكتـه بالسجود أمامه ، والتسليم له بالعبودية . أما عمله كعمل الله تماما ، وبإمكانه ان يشابهه في العمل ، في عالم المادة وفي عالم-الطبيعة ، إن باستطاعت أن يكون خالقاً ، عـارفاً ، مـدبراً ومختـاراً مطلق القيـد من أي جبر . وهـذه الصفات الخاصة بالله ، نُسِبتُ للانسان في الاسلام بدرجات منخفضة . عارف ذو ارادة ، مختار خالق ، مغير متمرد، ومسخر لكل انظمة الطبيعة، ومغير لمصيره التاريخي ولمجتمعه وحتى لذاته .

<sup>=</sup> زمان ناصر الدين شاه ؟! وكل ما في الأمر ، أنها اصبحت مقدسة لقدمها .

في كل يوم :

هـذا الموجـود ، ذو القيم الالهيمة ، يسعى خلف رزقــه اليومي ، الرزق القاتل للانسان الحي ، انه الهوة التي تغور فيها أعز قيم الانسان الالهية كل يوم . الحياة اليومية ، تلك الـدورة الـرتيبــة التي فـرضت وجــودهـا عــلى كــل المخلوقات ، من الجراثيم الى الحيوانات ، يضع الانسان في دورانها الأحمق ؛ يأكل وينام ، ثم يستيقظ ليكدح ويأكل ، ثم يعود يأكل ليكدح فيرتاح ، ومن ثم ليعمل وقت فراغه ، وكيفها نظرت تـراه في دوران ممل ومتعب ، انتــاج للاستهلاك ، واستهلاك للانتاج ، إنها مسيرة الانسان في وقتنا الحاضر ، وكذلك كانت في المـاضي ، شرقيـاً كان أم غربياً ، وفي هذا الدوران الباطل تطرأ على الانسان مشاعر خاصة ! عِقد نفسية ، ضغائن ، اهواء ، وآلام خاصة تُعْجِزُ الانسان النبيه . .

قد تشاهدون احياناً احدكم يشكو ويعتب ، ويضج ليعرب عن ألم هو مضحك جداً ! وينبغي أن نضحك من بلاهته !! ولو أعددنا قائمة بمجموعة الاشياء التي نتمناها في حياتنا اليومية ، او نأمل الحصول عليها لننعم بها ، او نغبط الاخرين لوجودها لديهم ، ونسعى للحصول عليها ؛ ولاحظنا ذلك بوعي وانتباه ؛ لاستنكرنا انفسنا ،

واستقبحنا وجودنا ، واستعبنا حياتنا ، لأن الانسان عندما يُدرك هذه الاشياء تدريجياً ، يدرك القضايا الخارجة عن اطار نفسه وبيته . فيشعر براحة مثلًا لشيء في بيته ليس له مثيل في بيوت الأخرين ، واذا ساعدته الظروف قد يتمكن من شراء قطعة قماش ثمينة ، او قد يتأخر في الحضور ، فيشتريها غيره ، ويلبسها في المحافل بـدلاً منه ، وعنـدئذ تعلو الصرخة ، ويلاه !! ما أبأسه وما اشقاه ؟!. ثم ما أكثر اللذات والحسرات والتنهدات ، ومن ثم التضحية بكل شيء ، من أجل الحصول على أبخس الأشياء! ان هذا الانسان ، الذي يختال فخراً ، ويعلو برأسه الى عنان السهاء ، نراه يتقبل الذل الى حد يأباه الكلب ، من اجل أدنى رتبة وأحقر درجة ، بل وحتى من أجل خيال !! من هنا ، نعرف قابلية الانسان للصلافة والشقاء ؛ إنها ما وراء كل الموجدات.

وقد ترون انساناً يكاد أن يُصاب بنوبة قاتلة ، وهو من شدة الفرحه يجول في داره ويرقص ؛ لماذا ؟ لأنه لمح سيارة الرئيس في الدائرة صباحاً ، فرأى في نظرته اليه شيئاً من الرضى . نصف بسمة ظهرت على شفتي الرئيس ، كها تظهر على شفتي صاحب الكلب حينها ينظر الى كلبه ، حركت فيه اللذائذ! . . . ولو اعددنا قائمة بأسهاء الأشهاء

التي نطلق عليها اسم اللذة ، الأشياء التي ما زالت تجول في أذِهـانـنـا ، ونسمي للحصـول عليهـا ؛ مهــما كـانت ، لباساً ، سيارة ، داراً ، درجة دراسة ، او مقامـاً لرأينـا أي غال ونفيس نضحي به من أجلها ! نضحي بالرمان والانسان، بالذكاء والنباهة، بالقابلية والفخر الالهي، بامكانية التمرد، بقابلية الاختيار الحر، بقابلية قوة الرفض ، بقوة البناء والتشييد ، بقوة التغيير ، بقوة تبديسل المصير ، بقوة الرفض لكل ما حملنا ، واستبدال ما نـريد . نفدي كل هذه الأمور ، دون أن نشمر بها ، ودون أن نملك لحظة من الزمان من أجل ان نتأمل فيهـا . وهكذا ؛ نجد الانسان في حياته اليـومية متجهـاً الى خارجــه دائياً ، ومقبلًا على ما يوفُّر له اللذائـذ ، ومائـلًا نحو شهـواته ، ونجد « أنا » تلك التي هي من الله تهبط من العرش ، آلى الحضيض لتنغمس كالدودة في الماء المتعفن بالأقـذار . ومن ثم ؛ تتقطع « أنا » ذات الوجود المتصل ، قطمة قطعة ، وتقع كل قطعة منها في مصيدة شهوة قذرة ، وهوى أجوف ، وأمنية سخيفة !! وحاصل ذلك ، التضحية بأعز الأشياء من أجل الحصول على أسخفها وأقذرها!.

لا اريد ان انصح اخلاقياً ؛ فالانسان يمضي ليصير الى الفناء ، أما قيمة الانسانية فتزداد دماراً بمرور الأيام . ان

أكبـر قيم الانسان ، تلك التي بــدأ منها ، وهي الــرفض و « عدم التسليم » وما يلخص بكلمة « لا » حيث منها بدأ آدم أبو البشر. لقد أمِرَ أن لا يأكل من تلك الثمرة ، لكنه أكل ، فصار بعد ثد آدم، وصار بشراً ، وهبط الى الأرض ؛ ولولا ذلك لصار ملكاً ، وصار غيره آدم . وأول ما يبدأ آدم بهـدمه في حيـاته اليـومية هـو التمـرد ، التمرد الذي يجعله مشاجاً لربه في الكون ؛ لماذا ؟ قد يكون من أجل دَيْنِ ، وقعٌ للوفاء به سفتجات(١) على مدى سنتين او ثلاث او أربع ، ولا يمكنه الانكار بعد ذلك ، ولا يسعه إلا أن يقول ، عند المطالبة به ! سمعــاً وطاعــة ، لأن الدين موزع على سفتجات حسب راتبـه وامكانيـاته . ومن هنا ، نرى ان صفته الالهية تــذهب ضحية ثلاجة او دار او سيارة ، وهذا الانسان لا يدري أي شيء خسر ، وأي شيء ناله بـدل الذي خسـره ، ولا يدري بـأي شيء يتلذذ ، وكم هـ و قدر لـ ذته بنعمـ ة السيـارة التي ضمن من أجلها بعدم استسلامه ، وقابلية الوهيته ، وكونه خليفة الله في أرَّضه حتى يساوي لـذة تمرده ورفضـه . لا شك أن من أدرك لذة التمرد والرفض والنباهـة لن يبدلهـا بأي شيء ، ولن يبيعها مهم غلا الثمن ، لكن ؛ ما الـذي حدث حتى

<sup>(</sup>١) صكوك .

بدلناذلك بسهولة ؟ إانه لا نباهة لنا ، ونحن لا نستقيم إلا بعد أن تعلونا يد قوية ، أو يُظَلِّلُ علينا بسوطٍ قاس .

ان تلك اليد ترفعنا ، من غفلة شغلنا الاداري والعائلي ،
وحتى من نومنا ، لنشعر بما مضى من النزمان ، وما فات من العمر ، وكم بقي منه ، وكم سوّفنا من الفرص ، وكم ضيّعنا من النعم والقيم لانشغالنا بغيرها . وبعد : أن 
تلك اليد تخرجنا من بين الأقذار ، وتجففنا تحت اشعة 
الشمس ، ثم تضربنا بشدة منبهة : أيها الانسان! أنت!

#### العبث

ولنضرب مثلاً ؛ هذا « ابراهيم الأدهم » . رجل لاخير فيه ، ولا معنى له ؛ ذو ثروة طائلة ، لكنه عاطل عن العمل ، ولا شغل له إلا الصيد . غيره يكندح ، وهو يأكل . ماذا يعمل اذاً ؟ إنه يذهب الى الصيد ، لقد اعتاد عليه حتى أنس به ، وصار همه الوحيد ، تراه يهش اذا اصطاد وحشاً ، فيمتلاً به سروراً وقهقهة . وقد لا تكون له حاجة بلحمه او بجلده ، سوى أنه يلتذ بذلك . إنه لداء قذر ان ينصرف انسان بتلك العظمة كلها ، الى عمل قذر ان ينصرف انسان بتلك العظمة كلها ، الى عمل كمثل هذا ليُشبِع نزوة ويحقق لهواً ، انها فلسفة حياة

ابسراهيم الأدهم ، إنها أسطورة ، لكنها أصدق من الواقع .

وبينها كان « ابراهيم » في صيده ذات يوم ، وقفت فرسه في مكانها ، ولم تتحرك ، كأن شخصاً وقف في وجهها ، واذا بصوت كأنه الرعد ، يشق مسامعه : « يا ابراهيم ، ألهذا خلقك الله ؟ » أحجم ابراهيم وتنبه ، لسنا واعيين لأمور ننسبها الى انفسنا كذباً ، وفي الوقت نفسه ، نحن محرومون أكثر من أي شخص ، وقف ابراهيم ، وكأنه لأول مرة تعرف الى شخص ، أطلع على وجود عظيم ، وهكذا وقف « ابراهيم الادهم » وتراجع ، ورجع انساناً يشعر الواحد امام رفيع درجته ، وعلو مقامه بالصغر والحقارة .

## المتنعم بالذَّل :

هكذا كان ! اميراً يعيش في قفص أُعِدَّ له من الذهب ، كل شيء حوله قد هُي ء له ، لقد عملوا له غابة ، وضعوا فيها صيداً ليكون جاهراً له متى أراد ، وفي مكان آخر ؛ كانت مسابح ، وحول كل مسبح شجرة من النيلوفر بلون خاص : حدائق ، قاعات ، ملاه ، راقصات ، وذات يوم خوج هذا من القفص ، فرأى ميتاً ، فسأل :

- ما هذا ؟
- \_ هذا مصير الانسان !
  - ـ وأنا ايضاً !
    - \_ نعم !
  - ـ ما هو الموت ؟
- ـ الموت حالة نصيب كل حي في نهاية عمره !
  - ـ وبعدها كيف يكون ؟
- كل واحد ، يتبدل الى جيفه ، مهما كان ، واينها كان ! واذا ، حدث ورأى مريضاً ، قال :
  - \_ من هذا ؟
  - مريض !!
  - ـ ما هو المريض ؟
- المرض عرض يصيب الانسان ، قبل موته صغيراً كان او كبيرا ، قوياً او ضعيفاً !
  - \_ يصيبني انا ايضاً ؟
  - ـ نعم ! المرض لا يهتم بحصار ولا جدار ولا حاجب !
    - وبعد غدٍ : قد يقول :
    - ـ من هذا ؟ المنحنية قامته ؟؟
      - \_ هذا شيخ عجوز !
    - ـ هو مصير محتوم لکل انسان !
      - ـ وحتى لي انا ايضًا ؟

۔ نعم ، حتی أنت !! وفي آخر ، قد يسأل : ۔ من هذا ؟

- هذا سائل مسكين !

- ما هو السائل المسكين ؟

هـو الانسان ، ذو الفاقة ، الـذي لا يملك إلا جفنـــ
 الشحاذة ، ليكون طفيلياً عند هذا وذاك ليشبع بطنه

إن هذه الصدمات الاربع ، تنبه ذلك الرجل الـذي يسرح ويحـرح في جنته ، غــير منتبه ؛ يعيش في هــدوء ورفاهـــة ، وهو من كل شيء في جهـل تام . هـذه الصدمـات الاربع التي لا تعرف اميراً ولا « بودا » تتبهه . فيدرك فجأة في أي راحة قذرة هو ، ووسط أي لذائذ مجوفة كان يعيش، حتى نسى في غوغاء تلك اللذات ثىروات مجهولـة ، وعنــدهـــا يتمرد ، والشيء الوحيد الذي يستنطيع فعله ، هــو أن يفر ١ منهـــا ، جميعــاً ، ودون حســرة للعــودة ، او تفكـــر في عطش ، او حاجة للحياة في قصر بنارس ! حراً ! حراً ! (١٠) كمرأس شجر الخيمزران طليقاً من قيمد الاعوجاج ، وانت اللذي في أسر بيتك وثروتك وسعادتك ، كشجرة مليثة بالثمار ، وقد تدلت أغصانها الى الأرض ، وأوشكت على

<sup>(</sup>١) هذم نص عبارات بودا نفسه .

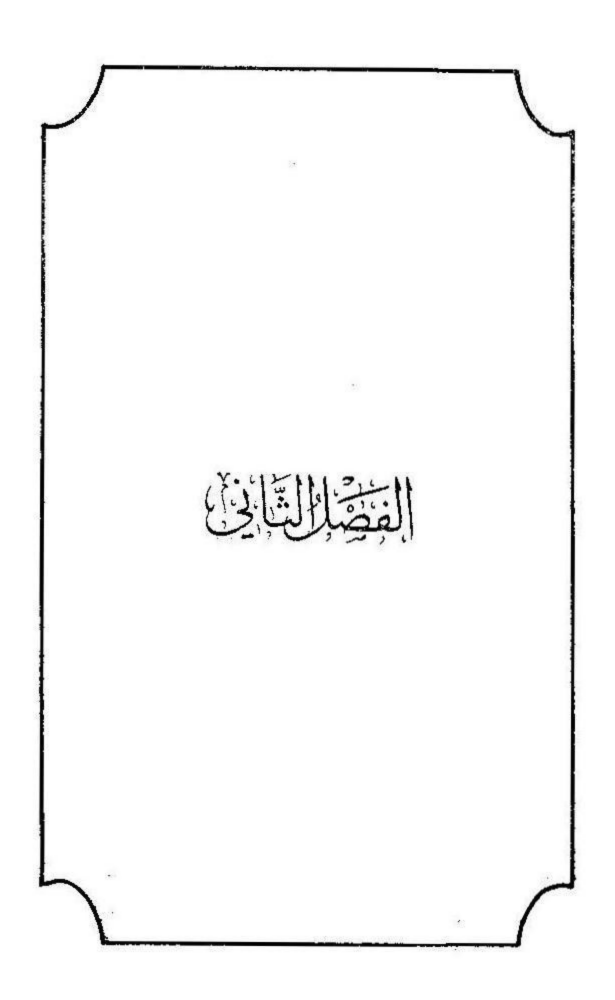
الانكسار ، لكن رؤ وس أغصان شجر السرو الممتـدة نحو الشمس لا تخضع لثقل حمل !! وأنت أنت !! يا من تجلي الله فيك ، انت يا من خصيصتك ال « لا » انت! كالنيلوفر تحت أشعة الشمس، تشع داخل مجهول لا تعلمه ، فاجعل وجودك ثميناً ، وانبذ كل المظاَهر والاهواء التي مزقت حياتنا اليومية، فـذهبنـا ضحيـة شهـوانتنـا وأحقادنا وحسراتنا ، جمانب تلك الامور السخيفة المحقرة لـلانسان ، التي جعلتـه لعبـةً ، وجـنــدت فيـه خصــائص حيــوانات كــالفأر والــذئب والخنزيــر . حيث نسي سيادتــه وعزته وألوهيته ، وكونه خليفة الله في أرضه ، نسى قابليته وقيمته التي لم تُعْطَ لغيره ، وراح يستهلك نفسـه ، ويُذلهـا ويعُّبدها لغيره ، ويتملق بسهولة ، غيرَ شـاعرِ أنـه يضحيي بكل انسانيته ، بالثناء الكاذب على غيره ، من أجل الحصول على بغيته . لكن الذي يُـطاطىء رأسـه ويتملق له ، فانه لا يعود انساناً !! انه لم يشعر بعد ، أنه في تعبـده وخضوعه لغيره ، نجسر شيئاً لا يعرف ثمنه !!

## امثال وحكم :

كان أحد المدرسين ، يعظني مواعظ مليشة بسوء الادب ، لكنها ، بليغة جداً . كان يعظني ويقول : إنه لا ينبغي على الانسان ان يكون شديداً على الآخرين ، بل

عليه ان يكون ذكيا محافظاً على منفعته ، فلا يُسَوّف الفرص . ومضى يقول: ان شخصاً آخر كان ينصحه ، ويقول: ان هذه اللحية ، (اللحية من علائم شرف الرجل ووقاره) ليست ذات اهمية ، وقد تقضي الظروف والمنافع أحياناً ، ان يضعها الانسان في ما تحت الحمار! أجل . من أجل المنافع ، ثم يُخرجها فيغسلها «بالشامبو» والصابون ، ويُعَطِّرُها ، حتى تعود لحية ولا شيء عليها! ولم ينقص منها شيء ؛ بل تكون قد قضت حاجته ايضاً! هذه هي فلسفة حياتنا قد ظهرت بوقاًحة ، لكن أعمالنا بدت أوقح منها!!







إن الشيء الذي يدفعني الى نفسي ، ويدعوني دائماً من خارج هذه المشاغل ، التي غالباً ما تجعلني ضحية لها ، هو (النباهة الفردية) . أوالنباهة النفسية تلك التي تدفعني كل حين ، لأرى نفسي ، مع أنه ليس من أحدٍ ، يرى صورته الحقيقية نصب عينيه ؛ حتى اولئك الذين يقفون أمام المرآة ثلاث او أربع ساعات كل يوم ، ما اتفق مرة أن رأوا أنفسهم! فالمعرفة النفسية إذاً ، او الدراية الفردية أو النباهة الموجودة عند الفرد ، بالنسبة لنفسه ، هي فوق معرفة الفلسفة والعلم والصنعة . فالأخيرة معرفة ، لكنها ليست «معرفة نفسية » أي ليست الشيء الذي يريني نفسي على حقيقتها ، فيستخرجني ليعرفني ذاتي ،

وباختصار ، ليست الشيء الذي يلفت انتباهي الى قـــدري وقيمتي . حقاً : إن قيمة كل واحد منا على قدر ايمانه بنفسه . ولو نظرنا الى انظمتنا التربوية والاجتماعية ، لرأينا مأساتنا بوضوح ، فكم حقرونا في هذا المجال ؟! لقد أذلونا الى حدٍ ، بتنا معه لا نؤمن بقابليات قدراتنـا ذاتها ، أصبحنا نرى انفسنا في عجزِ تأباه حتى فراخ الحيوانـات!! فنحن عاجزون عن الانتقاد ، عن الاستفسار ، وحتى عن الكلام ! صرنا ، لا نجرأ ان نتصور اننا قـادرون على أي عمل صغير! نعم . . بلغنا هذا المستوى من الضعف وعدم الثقة بالنفس !! ولا شك ، أن الجيل الذي يستحقر نفسه بنفسه ، يكون حقيراً ايضاً ، فسياســـة الاستعباد ، حتى يـظن هذا الاخـير نفسـه من أسـرة منحـطة ، وطبقـة دنيا ، فيسهل عليه عندئذ تقبل المذلة بصدر رحب ، ويلجأ مستسلماً الى حضن الرق والعبودية .

## أضغر فأصقر:

... ماذا عمل بنا الغرب نحن المسلمين ، نحن الشرقيين ؟ لقد احتقر ديننا ، أدبنا ، فكرنا ، ماضينا ، تاريخنا وأصالتنا ، لقد استصغر كل شيء لنا ، الى حد أخذنا معه نهزأ بأنفسنا !! أما الغربيون فقد فضلوا أنفسهم وأعزوها ورفعوها ، ورحنا نحن نقلدهم في الأزياء

والأطوار والحركات والكلام والمناسبات ، وبلغ بنا الامر أن المثقفين عندنا صاروا يفخرون بأنهم نسوا لغتهم الاصلية !! ما هذه السخافة ؟ هكذا يفخر الانسان بفقد شعوره ! إنه لأمر عجيب . ! أفلا يكفى الـواحد منـا فخراً أنه تعلم اللغة الافرنجية ، حتى يفخر ايضاً بأنه نسى لغته الأصلية !؟ وما أشبهه عندئذ بالطفل ، الـذي تهينه أمـه ، وتضربه فيلجأ اليها ليأمن سخطها ! هكذا يلجأ العنصر الـذي يعتبر نفسـه راقيـاً ، والشعب الـذي يعـتز بتمـدنــه وحضارته لتحقير أقوام أخرى ، لأجمل السيطرة عليهما واستعمارها ، يعمل الأجنبي إذاً على تحقير دين الشرقي ، وايمانه ، أدبه وفكره ، كبار رجاله ، ماضيه وكل ما لديه ، حتى يفــر المهـان من تلك الأمــور التي سببت اهـانتــه ، والاستخفاف به ، ويلجأ الى المصدر الذي شُنَّع عليه وأعابه ، فيُخْرِجُ نفسه على شاكلته ، لئلا يقع في إطار تَهُمِهِ

ومن هنا نرى أن بعض الأشياء نموذجية ! 10 ٪ من مجموع الأوروبيين يأنسون مثلًا بالتلحين الكلاسيكي ، أما الايرانيون فكلهم يحفلون بجميع انواع التلحين ! ومن الذي يجرأ ألا يأنس ، فيخالف نموذج الطبع الأفضل ، والسذوق المفضل ؟؟ ولسلافرنجي أن يُعْرِبَ عن رأيه

بسهولة ، ويقول : اقطع صوت الراديو ، لأي شيء ؟ لأنه نموذج من المثل الأعلى !

إن الايمــان بالنفس ، يــوفر لــلانســان شيئــاً واحــداً هــو « الوعي النفسي » ، هـو أن يعـرف في الـدرجـة الأولى ، لأي عمرق وأصل ينتسب ، وبـأي أمـة يـرتبط ، والى أي تــاريــخ ، وأي حضـــارة ، وأي فتــرة زمنيـــة ، واي أدب ينتمي ، والى أي مجدٍ وقيم يَمتُ !! هذه عـودة الى ﴿ الوعى النفسي » وفوق هذا ، الى « الوعي الوجودي » الوعي الـذي يجعلني اشعـر بنفسي ، كمـوجـود انســاني في ذروة الـوهيته . وهكـذا ؛ عندمـا أجـد نفسي بتلك المـظاهـر ، أعرفها تماماً ، وآنسُ بها ، ولا أعود أتخلي عنها بـأي ثمن ، ولا يعود ممكناً ، المساومة عـلى جزء من لحـظات وجودي ، وخصوصاً إنّ عرفتُ من « أنا » ! هـذه ال « انا » . تكـون عظيمة بعظمة الكائنات ، إنّ هي اكتشفت نفسها قليلًا ، وبلغت « وعيها النفسي » .

## مجتمع النباهة

المسألة الثانية ، التي اسميها « ثقافة » هي الوعي السياسي بالمعنى الافلاطوني للسياسة ، لا بمعناها الصحفي اليومي ، يسل بالمعنى الافسلاطوني للبحث المنتخب الأختياري . أي شعور الفرد بمرحلة المصير التاريخي

والاجتماعي للمجتمع ، وعلاقته به ، وعلاقته بأبناء شعبه وأمته ، والشعور بانضمامه وارتباطه للمجتمع ، وشعوره بمسؤ وليته كرائد ، وقائد في الطليعة من أجل الهداية والقيادة والتحرير . وكل هذه بمشابة مسؤ ولية ثانية للنسان ، حيث ثقافته في ثباته ، وتحصينه ضد الاستلاب .

#### مراوغة

النباهة إذاً نباهتان: « نباهة نفسية او فردية » و « نباهة اجتماعية ». وهي التي يبأتي بيانها الآن. فعدوي انا كانسان ، وعدونا نحن كمجتمع انساني او عقائدي ، هو الذي يسلب منا الوعي الأول ، والوعي الثاني ، ولا يعوضنا عنهما إلا جهلاً وفقراً وذلاً ، وحتى ، لو عوضنا معرفة ، فهو عدو ، لأنه يعطينا معرفة فلسفية او فنية او علمية ، ويستلب منا عوضاً عنها النباهة النفسية ، والنباهة الاجتماعية أيضاً ، تلك النباهة التي اختص بها الأنبياء في التاريخ (۱) ، يستلبها ، أو يعمل على تضعيفها فينا ، لا

<sup>(</sup>١) ما كان الأنبياء فلاسفة ، ولا فنين ، ولا أدباء ، ولا شعراء ، ولا علماء جال ؛ بل كانوا أميين من عوام الناس ، لكن ، لديهم نباهة ووعياً للزمان ، ومن أجل هذا شرّعوا مسيراً للتاريخ ، وحركبو، فصنعوا حضارة ، وغيروا مصير مجتمعهم أكثر من أي حكيم ، وأحس من أي ذي فكر ، وأي عالم ، وأكثر من أي كانب وأدبب . هذه المعرفة النبوية يمكن ان تكون حتى للفرد ...

فرق ، فإن علمنا ذلك ، فإن سائر القضايا تكون واضحة ، وسنفيد في تخمين ومقايسة كل الأمور التي تحيط بنا .

لم يعد العدو كالسابق ، فهو لا يأتينا بعدة حربه ، كالخوذة والسيف ، يقتل ويذبح ، ثم يعود من حيث جاء فتعرف بسرعة أنه عدو . لا ، ليس كها تظنون ، إنه يظهر من أكمام ثيابنا ، نعم يظهر من كم الثوب ، لا ، كها مضى حاملاً سوطه ، يسوقه الناس الى صناديق الاقتراع لأخذ الرأي ، لقد اختفى ذلك السوط ، وصار في دماغ العامل ، يسوقه نحو صندوق الاقتراع! وقد سواه على النحو الذي يمكنه من أن يصوّت بحرية ، لأي شاء . وإن كان من غير الواضح بعد ، كيف يختار العامل بين « غولد ووتر او جونسون » نعم ، إنه حر في تصويته ، لكن لايريد غير هذين الاثنين! وستكون النتيجة واحدة لأيها شاء ان يصوت!!

#### اللعبة التوقيتية :

أقـول : إنه كما تُصْنَعُ الأواني اليـوم من مادة المـطاط ، بعد وضع مـادتها الخـام في جرة ، فتـذوب ، ثم تُصُّبُ في

الأمي ، ويمكن أن يكون الانسان عالماً بالمعقول والمنقول ، ولديه العلوم
 الحديثة والقديمة ، لكنه بعيد عن تلك المعرفة النبوية الاجتماعية .

خُفَرٍ أعدت على أشكال الأواني ، ليُسْتَنْتَجَ منها الابريق والقدح والكأس وغير ذلك من الأدوات التي تُعْرضُ في السوق للبيع ؛ هكذا أخذوا يصنعون الانسان! يصنعون الجيل! تُعْفَدُ جلسة مشتركة لعالم النفس ، وعالم الاجتماع ، والمؤرخ ، وعالم الاقتصاد ، وخصيص التربية والتعليم ، يجلس هؤلاء معاً ، يتذاكرون فيها بينهم ، تحدهم الثروة ، وتساندهم القوة ، ويُطلب منهم :

#### ـ خططوا!

- ـ سمعاً وطاعة ، لكن ؛ أي انسانٍ تـريدون ؟ تفضلوا كي نعمل !
- نسريد في هذا المجتمع ، الافسريقي أو الأسيسوي أو الاميسركي اللاتيني ، جيلاً غير قديم ، لا يكون ابله يخضب رأسه بالحناء ، لكن ليس عندنا حناء لدينا ، أدوات للزينة ، نريد أن نوزعها هناك فلا يبقى منها شيء ، نعم ! نريد جيلاً لطيفاً ظريفاً جميلاً ، عارياً من الشعور تماماً طبقاً للمقاييس العالية ! نعم هذا الذي نريده لا أكثر ولا أقل !
- سمعاً وطاعة! سيكون بعد أربع سنوات جاهزاً ، ونضعه في تصرفكم! وفجأة ، وخلال عشر سنوات من سنة ١٩٤٥ الى سنة ١٩٥٥ ، تـرى أن مقدار أدوات

الزينة الأوروبية ولوازمها قد ارتفع في طهران الى خمسماية ضعف) .

## ـ جيد ، كيف نصنع هذا الجيل ؟

- نحتاج الى جيل يرفض الشكل القديم للحياة ، وينكره ، ذي فكر جديد ، لكن ، بالقدر المعتاد لا أكثر . لأنه إذا ازداد تجدد فكره ذرة واحدة سيكون مضراً !! والمطلوب ان يكون له طبع لطيف فلا يشرب اللبن ، بل يشرب . . . . . الكوكاكولا .

الى هذا الحد فقط ، وإذا تجاوز هذا المقدار ، فإنه يسبب لنا المخاطر والمشاكل ، ويحملنا المبالغ الكبيرة! نعم ، هذا المقدار يكفي! يكفي أن يتجدد الى حد يكون معه لطيفاً ، فيخلع الأزياء القديمة ، ويلقيها في سلة النسيان لكن ، لا يتجاوز شعوره الى حد يجعله يبتدع أو يختار نوع أو لون أزيائه من تلقاء نفسه . وكأنهم يقولون : إن الأمر لا يرتبط بك ، فأنت لست انساناً حتى تختار!! قلنا ، إخلع ملابسك فقط لا أكثر . . .! نعم ، يكون قلنا ، إحلع ملابسك فقط لا أكثر . . .! نعم ، يكون أيضاً «ها » ردد هو الله على هذا الله ها » ردد هو الله على الله الله على المناهم من نفسه ، هكذا المحاب نحن!!

-سمعاً وطاعة ، سنصنعه كما تريدون تماماً ، بـلا اختلاف !.

ويُصْنَعُ ذاك الانسان ، يُصنع على شكل يُضْرَبُ فيمه المثل ، وعملي نحو المذي يبيع الثملاجمات في الاسكيمو، يبيع التمر في حجر، ويبيع سيارة الرينو المصنوعة من الـذهب لرئيس قبيلة أفـريقية! وهكـذا، يصنعون سيارة البرينـو عـلى ظهـر جمـل، ويحملونها الى رئيس قبيلة ، حيث لا تــوجــد في ارضـــه جــادة بــطول كيلومترين اثنين ، فتربط السيارة أمام قلعته ، نعم هكذا يصنعون !! ونحن ، لم نشعر بعد كيف صار الأمر ، حتى بلغنا بعد عشر سنوات تلك الحالة ، ولم نُدرك ما خسرناه مقـابل هـذه التغييـرات والتـطورات! وأي شيء هنـا ، يمكن أن يلفت انتباهنا إلى أن هذا الانسان الله ، قد بلغ من الانحطاط حداً جعله بجفيل بالبرذائل ويأنس بها . نعم! أي شيء يمكن ان يلفت انتباهك ـ ايها الانسان ـ الى ما ضحيته مقابل هـذه الألهيات والألُّعُـوبات ؟! واذا كانت العين والشعور والمعرفة ، وكل المحاسن والمقاييس تردنا منهم ، فنأنس باللون الـذي يريـدون ، ونستذوق الطعام اللذي يألفون ، فمن الذي يقدر إذا أن يُشْعِرنا بالذي خسرناه ؟ واللذي بقي مجهولا مقابل تلك الأمور ؟.

ان الوعي النفسي « النباهة » يمكن أن تُشْعِر الانسان عما فات منه ، هذا الانسان ، الذي تجاوز الحد في الاقتداء والاستهلاك لكل ما يقدم له ! ويمكن ايضا للوعي الاجتماعي أن يُشْعِره كيف تجري أمور مجتمعة في الخفاء! نعم ! أن الدرايتين النفسية والاجتماعية هما الشيء الوحيد الذي باستطاعته أن يُنجي الانسان من هذه البلاهة المتطورة الحديثة المغرية . حقاً ، ونحن نسمي الدراية النفسية نباهة فردية ، والدراية الاجتماعية نباهة الجتماعية المتماعية المتم

### عون الظلمة :

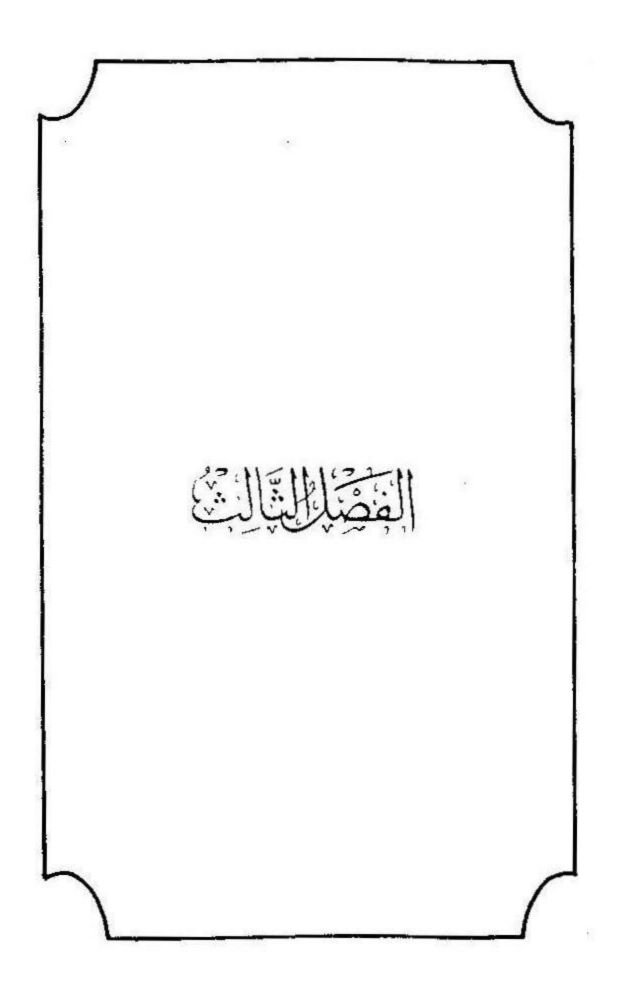
مها تطور الفن - الصنعة - فإنه ليس إلا طيريقا للتعجيل في خسارة الانسان ، وفقدانه نباهته الانسانية والاجتماعية ؛ والشعب الذي يفقد هاتين النباهتين ، يصبح مهندسه خير وسيلة لاستيراد البضائع الغربية الى بلاده ، وفنه دلال ظلم يجهد الطريق للاستعمار ، وعالمه موظف أجير بالقوة والمال ، يستمد فكره ونهجه في التحقيق من الأجنبي داخل البلاد وخارجها . وهكذا ، نرى أن أدمغة العالم الثالث ، تنقسم الى قسمين ! قسم منها يصدر الى الخارج ، ليستهلك في تلك الأجهزة منها لعظيمة ، باذلاً نبوغه وقابليته في خدمة الأجنبي ، غير العظيمة ، باذلاً نبوغه وقابليته في خدمة الأجنبي ، غير

عابىء بما قد يخسر ، مقابل الفي تومان تُضاف على السراتب! . وقسم يعود الى البلاد ، ليشكل الدعامة الخامسة للبلاد ، للاستهلاك الأجنبي ، وهكذا تُصبح مهمة الأديب والمحقق والفيلسوف استنزاف الأفكار وتحجيرها ، وتغيير الأذهان وتحريفها ؛ ويقوم الفنيون والفيزيائيون والكيميائيون بمهمة تسمينهم!!

قبل ثلاثين سنة ، لم يكن في افريقيا مهندس افريقي واحد! ولذلك ، كان المتمولون الفرنسيون ، وأصحاب رؤ وس الأموال يأتون بالمهندسين من فرنسا ، ويجرون لهم شهرياً خمسين الف تومان . اما الان ، وقد شاء الله ان يكون بين الأفريقيين مهندسون منهم ، يصلحون لنفس العمل ، الذي كان منوطاً بالأجانب ، فإنهم يتقاضون ألفى تومان فقط!

إن الشيء السذي ينجي الانسان والأمسة من شؤم الاستنزاف الفكري في طريقته القديمة والحديثة ، هو النباهة الانسانية ، التي يتحدث عنها الدين الراقي الذي تجاوز العلم ، والدراية الاجتماعية التي تتحدث عنها الرسالة العقائدية النبوية . وينبغي أن تكون هاتان الدرايتان مقياساً لكل انسان ، وبالأخص للعالم الثالث ، وفي المجتمعات الشرقية والاسلامية . وهؤلاء جميعاً

سيخسرون إذا ما نظروا للمسائل بغير هذا المقياس. فالمزورون اليوم ليسوا ألعوبة ، إنهم يصنعون في ألاساس عيناً ونظرة ، ولذا ، فالافلات من مصائدهم ، والخروج من مضايقهم ، وكشف مخططاتهم ، يستلزم للانسان ان يبصر ، ويعلم في أي مؤامرة غريبة معقدة يدور ، ويعدها أي شيء يريدون فعله بهذا الجيل !! ومن يغفل عن هذا، سيكون ضحية لمدية في ايديهم ، يُسَرُّ لظغطهم عليه ، ويرقص لذبحهم إياه ! إن بلاهة وحماقة مدهشة للغاية ، كمثل هذه تُصيب الأجيال في العالم أجمع ، حتى في الغرب نفسه ايضاً ! . لكن الناس هناك ، هم غين تقرر المصير في الشرق .





#### الاستحمار

لا بد من مقياس للتطبيق ؛ فعينان ونظرتان ، ودراية انسانية ودراية أجتماعية . وأي دعوة أو دعاية ، أي كلام او تقدم ، أي حضارة او ثقافة وأي قدرة تكون خارجة عن اطار هاتين الدرايتين ، ليست إلا تخذيراً للأفكار ، للانصراف عن الانسانية والاستقلال والحرية . وهذا التحذير وهذا الانصراف هما تسخير للانسان كها يسخر الحمار ، ومن هنا أطلق على هذا العمل اسم الاستحمار » .

أما الدافع لهذا الاستحمار ، فقد بلغ في زماننا درجة من إلقوة والشيوع ، لم يسبق لهما نظير عملى مر التماريخ ، كمان الاستحمار في المماضي وقفاً عملى نبوغ المستحمرين وتجاربهم ، أما اليوم ، فقد أصبح معززاً « بالعلم » «بالاذاعة والتلفزيون » ، « بالتربية والتعليم» وبجميع وسائل الاعلام ، بالمعارض وبعلم النفس الحديث ، بعلم الاجتماع ، وبعلم النفس التربوي ! صار فناً دقيقاً مجهزاً بالعلم ؛ ومن هنا تصعب معرفته لصعوبته ودقته .

إن أي قضية ، فلسفية كانت او علمية ، أوفنية ، وحتى لو كانت قضية تقدم المجتمع والحياة ، فإنها إذا كانت منحرفة عن « النباهة الانسانية » و « النباهة الاجتماعية »، تظل دعوة كاذبة غاشمة مزورة ، عاقبتها الغفلة والذل والعبودية . وما الفرق بين ان يكون الانسان « عبداً حديثاً » او ان يكون « عبداً قديماً » ؟ وبين ان تكون تلك « جارية حديثة » او « جارية قديمة » ؟ لافرق تكون تلك « جارية حديثة » او « جارية قديمة » ؟ لافرق إلا في الكلمات ، فذاك يسمي الجارية « ضعيفة » وذلك يسميها « لطيفة » ، والمعنى واحد ، انها ليست بشراً .

فمعنى الاستحمار إذاً في تزييف ذهن الانسان ، ونباهته وشعوره ، وتغيير مسيره عن « النباهة الانسانية » و « النباهة الاجتماعية » . وأي دافع ، لتحريف الفرد أو الجماعة عن هاتين النباهتين ، او أبعد منها ، هو دافع استحمار ! وإن كان من أكثر الدوافع قدسية . وما البعد

عن هماتين كـذلك ، الا وقـوع في العبوديـة ، والـذهـاب ضحية لقوة العدو ، والاستحمار المطلق .

إنه لمن سوء الحظ ، ألا ندرك ما يُراد بنا ، فَنُصْرَفَ عما ينبغي ان نُفَكِرَ فيه كافراد ومجتمعات ، فيصيب غيرنا الهدف ، ونحن لا نشعر! ومن أجل هذا قلت ، إنك إذا لم تكن حاضر الذهن في « الموقف» فكن اينها اردت . والمهم أنك لم تحضر الموقف ، فكن اينها شئت ، واقضاً للصلاة ، او جالساً للخمرة ، فكلاهما واحد .

ان المستعمرين قد لا يدعونك دائماً الى ما تشاء منه ، حتى لا يثيروا انتباهك ، فتفر منهم الى المكان الذي ينبغي ان تصير اليه ! بل هم يختارون دعوتك حسب حاجتهم ؛ فيدعونك احياناً الى ما تعتقده امراً طيباً من أجل القضاء على حق كبير ، حق انسان او مجتمع ، وقد تُدعى لتنشغل في حق أخر ، فيقضون هم على حق محق آخر .

عندما يشب حريق في بيت ، ويدعوك أحد للصلاة ، والتضرع الى الله ، ينبغني عليك ان تعلم أنها دعوة خائن ، لأن الاهتمام بغير إطفاء الحريق ، والانصراف عنه الى عمل آخر ، هو الأستحمار ، وان كان عملاً مقدساً ،

وقوفاً في الصلاة ، او انشغالاً بمطالعة أحسن الكتب العلمية والادبية ، أو مناجاة مع الله ؛ وأي شيء تنشغل به في هذا المجال ، يفيد أن المسبب قد استعمرك . وإن أي جيل ينصرف عن التفكير في « الدراية الانسانية » كعقيدة واتجاه فكري ، ومسير حياتي ، وتحرك مداوم الى أي شيء حتى ولوكان مقدساً ، هو استحمار . وقد لا يدعوك الاستحمار الى القبائح والانحرافات أحيانا ، بل بالعكس ، قد يدعوك الى المحاسن ، ليصرفك عن الحقيقة التي يشعر هو بخطرها ، كيلا تفكر أنت بها ، فتنبهك الناس وهنا يغفل الانسان ، ويتجه نحو « جمال الناس وهذا هو الاستحمار من طريق غير مباشر .

# من التاريخ :

اتخذ بنو العباس سياسة غريبة في تاريخ الاسلام ، فقد كان المسلمون قبل خلافتهم، إذا أحسو بخطرٍ يتهددهم، أو رأوا ظلماً من الخليفة أو قرابته ، عطلوا أشغالهم ، وتركوا الاسواق ، وهرعوا الى المساجد ، يصيحون ويستغيثون ، ويدعون الخليفة للمحاكمة والعدل ! كان هذا شعور المسلمين الاجتماعي ، زمن النبي (ص) وفي عهد أبي

بكــر وعمـر وعـــلي ، وحتى عــلى عهـــد بني أميـــة ! ومن الواضح ، أنه لايمكن حكم أناس كهؤلاء بالسهل والدعة ، حيث يصعب الظلم ، والسيطرة عليهم مع هذه الجرأة والجسارة! لقد كانوا أهل دراية اجتماعية وانسانية !!. لماذا ؟ لأنهم مسلمون ملتـزمـون اجتمـاعيـاً بشدة وحرص ، اذا سمعوا الآذان هرعوا الى الصلاة ، ليحاسبوا أنفسهم ، ويفكروا في مصيرهم ؛. وحينها رأوا الخليفة عمر ، ذلك الامبراطور الذي فتح لهم مصر وايران وبـلاد الروم ، يـرتدي ثـوباً ، من الغنـائم الحربيـة ، وهو أطول من اثوابهم بقليل ، علت أصواتهم بالمعارضة ، وتقسيم الغنائم بالمساواة ، لقد صاحوا : لأي شيء ثـوبك أطول من ثيابنا؟ وهم لا فرق عندهم بين عمر ، أميرهم ، أمبراطور الشرق والغرب ، وبين جندي من الجنود . لقد أجبروه على المحاكمة لأول صرة ، وبدلاً من الثناء عليه ، واجلاله لفتح ايران والروم ، طالبوه بالعدالة !انظر الى شعور تلك الأمة ، والى اهتمامهم والتزامهم بمصيرهم ، وهم يستطيعون أن يرفعوا أيران المتحضرة في العهد الساساني بأطراف أصابعهم ، ويلقون بهـا اينها شــاؤ وا ، وفعلًا قلعــوها ، ولا يُعلم أين ذهبت ! ولهذا كانوا قادرين على فتح بـلاد الـروم كلهـا ، ولقـد استطاعوا فتح مصر ، واخضاعها بثلاثة آلاف رجل .

أناس يغيرون مجرى التاريخ ، ويهتمون بمصيرهم بدقة وولع !! لقد أجبروا عمر على الحضور الى المسجد ، ليجيب الناس بنفسه من غير ممثل او ناطق عنه ! ومن ثم ، يأتي بابنه عبد الله شاهداً معه ، ليخاطب الناس ويقول : ان سهمي من القماش لم يكفني ثوباً لطول قامتي ، وقد أعطاني ابني عبد الله سهمه من القماش ، فاضفته لصنع شوبي هذا ، وباستطاعتكم ان تفتشوا ، وتبعثوا وكلاء منكم ، لتتحققوا كيفها شئتم ؛ فإن عبد الله ليس عنده من هذه الغنيمة . . . وهكذا رأوا عمر بعد التحقيق .

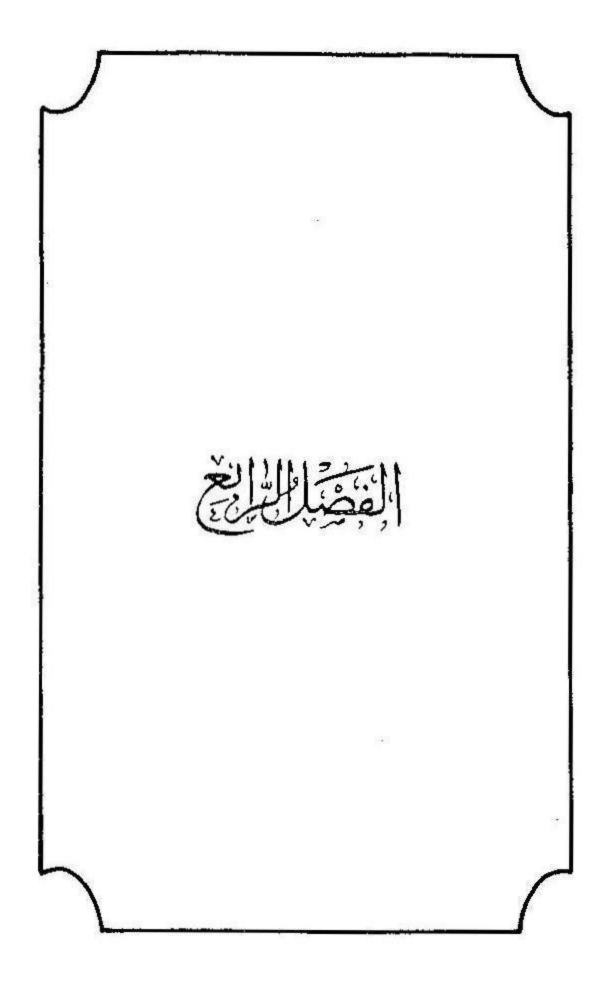
واضح إذأنه لا يمكن حكم هؤلاء بسهولة ، ولا بد من استنزافهم تلك « الدراية السياسية » التي يذكرها افلاطون ، وسلبهم تلك « الدراية الاجتماعية » النبوية النيرة التي ذكرتها . واذا سُلِبَتْ هذه ، لا يبقى بعدها شيء ذو خطر ، وإنْ شاؤ وا انْ يكونوا علماء أو فلاسفة ، فليس بذي اهمية ، حيث نصفهم كأبي على ابن سينا والنصف الاخر كالحلاج وجميعهم ليسوا سوى خدم للخليفة . وهل كان ابن سينا ، الرجل الذي طبقت شهرته الآفاق ، غير قلم كاتب « لجلالة الخاقان » ؛ واضح ، أنه لو لم يكن ذا شعور لكان أفضل ! نعم . . هكذا يصير الانسان إذا لم يكن له هدف ، ولا يفيده علمه ولا فنه ولا مكانه .

وماذا عن كبار علماء الفنون الجميلة ، وأهل الصنعة ؟! تراهم يصنعون «عالى قابو» ويصنعون «الف لية وليلة» في دار الخلافة في بغداد!! طبيعي أنه لـو لم يكن لنا لكان افضل! إذ ، ما هي فائدة هذا الفن ، وهذا العلم؟!.

وبعد . . يأي زمان بني العباس ، ويتزوج جعفر البرمكي العباسة ، وتُعْمَلُ وليمة الزفاف ، لقد طبخوا من الطعام ، ما أُخْرِجَ باقية من بغداد بعد عدة أيام ، فإذا هو جبل من الطعام ، وبعد أن تغدت منه الطيور والحيوانات أياماً ، تعفن باقيه في المدينة ، وأخذ يهدد صحة الناس وسلامتهم ، مما اضطرهم لاستئجار جماعة لابعاده عن المدينة !! ولم يظهر رجل واحد من المسلمين في كل المجتمع الاسلامي ليقول لهم : هذا الطعام الكثير إسراف في الدين . . نعم ، لم يقل ذلك أحد ؛ لاعالم ولا فقيه ، لاشاعر ولا نبيه ، لاإمام ولا مأموم ، . . لماذا ؟؟ لأن الدراية الاجتماعية » لم تكن عندهم !

وهؤلاء الناس الذين لم يبدوا اهتماماً لذلك ، كانوا يجتمعون معاً ويتحدثون ، ويتسامرون ويحتفلون ، لأنهم اكتشفوا قاعدة نحوية للغة العربية ، او عشروا على كتاب في الطب والأدوية ، يريدون أن يترجموه ليحصلوا على وزنه ذهباً!! وهكذا ، بلغت الأبحاث الفلسفية والعلمية في

زمن بني العباس !!. غير أن هؤلاء لم يبق لهم شعور بالنسبة لمصيرهم الاجتماعي ؛ فكانت النتيجة ، أنه يوم دخول المغول ، واكتساحهم هذه الديار ، لم تبق لهم حضارة ولا اقتدار ، ولا علوم ، ولا ذلك ؛ إلا لأن « الدراية الاجتماعية » كانت عديمة ، وهكذا نجد أن دافع الاستعمار في زمن بني العباس كان العلم والحضارة ، الفن والادب ، التحقيق العلمي والفني ، الأدبي واللاأدبي .



# انواع الاستحمار

الاستحمار نوعان : استحمار عنيق واستحمار حديث ، وهو كالاستعمار تماماً ؛ منه عتيق ، ومنه حديث . والاستحمار كها ذكرنا دافع لانحراف ، او طلسمة الذهن والهائه عن (الدراية الانسانية) و (الدراية الاجتماعية) ، واشغالة بحق او بباطل ، مقدس او غير مقدس . وهذا تعريف جامع للاستحمار .

كان الدين دافعاً قوياً للاستحمار القديم ، بينها الدافع للاستحمار الحديث هو كل تشاجر ، وتحارب ايهامي كاذب ، والوسائل التي تستخدم في هذا الموجال هي :

في « الاستحمار القديم ، يستفاد من الزهد ، الاخلاق ، التصوف ، الشعر ، القومية ، تعظيم الماضي وتجليله ، الفلسفة ، الشكر ، الشواب ، الشفاعة ، الوصول الفردي الى الجنة ودخولها . . . ، وفي الاستحمار الحديث يُستفاد من (التخصص ، التحقيق ، العلم ، القدرة ، التقدم ، الحرية الفردية ، الحرية الجسية ، حرية المرأة ، التقليد والتبعية ) .

# الدين الاستحماري

بعد انقضاء فترة الأنبياء العظام ، الذين بلّغوا الدين واضحاً وصادقاً في ذروة الحقيقة ؛ وقع مصير الدين في أيدي قوات استحمارية ، مضادة للانسانية ، تتسمى بأسهاء مختلفة : كالفئة الروحانية ، والفئة المعنوية ، والفئة الصوفية ، وفئة الرهبان ، وفئة القسيسين وغييرها . . وهؤلاء اتخذوا الدين وسيلة لاستحمار الناس ، افراداً وجماعات ، وحيث أن المدين يقتني بهم ، وبالأخص الاسلام الحنيف الذي يشمل « المدراية الانسانية » و الدراية الاجتماعية » و « الدراية الفردية » .

ويدور كلامي هنا ، حول الدين الاستحماري ، الدين المضلّل ، الدين الحاكم ، شريك المال والقوة ، الدين الذي تتولاه فئة من الرسميين ، لديهم بطاقات للدين ، واجازات للاكتساب ، وفيهم علامات خاصة ، تنم عن احتفاظهم بالدين ، وبأنهم من الدعاة .

والسؤال هنـا : لأي شيء يُسَخِّر هـذا الـدين النـاس كالحمير؟ بل، ماذا يفعل هذا البدين بالانسان فيستحمره ؟ علماً ، أنه ليس باستطاعة الدين ان يسلب من الانسان « نباهت الفردية » و مسؤ وليته عن مصيره ومجتمعه . لعله يقول لك : دع الدنيا ، فإن عاقبتها الموت ، وادخر كل هذه الحاجات والمشاعر والأمنيات الى الآخرة ، الى ما بعد الموت ! وليس الفاصل الزمني بكثير ، ثـلاثون أو أربعـون أو خمسون لا قيمــه لها !! بعــدهــا كــل شيء طوع ارادتك ، وتكون من اولئك الـذين هم فيهـا خالدون ! نعم . . انها سنوات العمر القصير ، لا قيمة لها ، دع الدنيا لأهلها! ولا شنك أنه يقصد بأهلها نفسم . . . وذلك المدين يسلب مني مسؤ ولياتي تجماه مجتمعي بطريقين :

الأول: يأخذ مني امكانياتي ومواهبي التي امتلكها، ويحرمني منها، ولما كان عمليّ أن أرفض السظلم من أجمل الحماجة إلى العمدالة، فإن دين الاستحمار يمدعوني الى السكوت عن السظلم والفقر، والصبر؛ ويكلني الى العباس (1)، ويزيح عني كل مسؤ ولية!!.

<sup>(</sup>١) العباس بن علي بن ابي طالب استشهد في كربلاء مع اخيه الحسير (ع)

الشاني :: حينها أرى نفسي مقصراً ، خائناً ، مسيئاً الى المجتمع ومصيره ، فأقع تحت ضغط ضميري ، وتجرني « الدراية الاجتماعية » الى أن أرجع حقوق الناس اليهم ، واستسمحهم فيهافرطت في جانبهم ، إلا أنك غير قادر على أن تُرجع اليهم حقوقهم ، ثم ليس هذا صواباً! وهناك طريق أسهل . وهو : أن تقرأ وانت متجه الى القبلة ، هذه الكلمات ست مرات . وبعدها ، لا يبقى عليك شيء ، وستُغفّر ذنوبك كلها وتنال الشفاعة والعفو والرحمة!

أجل! إن رب هذا الدين سيعفو عن جميع السيئات والقبائح والمنكرات بسهولة ، وسيمحو ذنوبك ، ولو كانت عدد رمال السوديان ، ونجوم السماوات ، بنفحة واحدة !! . وهكذا ؟ تتساءل أنت : لأي شيء أتحمل ثقل المسؤ ولية الاجتماعية ، إذا كان واجبي نحو الناس ، وحياتهم يلزمني أن أموت من أجلهم ، وأضحي بنفسي في سبيلهم ! لِمَ هذا ؟ وهناك طريق أسهل ، انه «كتاب الأدعية » فهو يفتح لي أبواب الجنان ، من غير تعب ولا نصب ، ودون مشقة أو أجهاد فكر ، وبالتالي دون أي مسؤ ولية .

إنه الدين المستحمر ، الذي يقول لك : يكفي أن

تُذْخِلَ السرور الى قلب واحد ، او تقضي حاجة آخر ، حتى تمحي كـل ذنـوبـك ، وتُبدل سيئـاتـك حسنـات ، وتُقضى عنك كل المسؤ وليات الاجتماعية .

والخلاصة: أن السدين المستحمر، بكسل استيضاء حقي، والأخذ ممن ظلمني الى ما بعد الموت، هذا بالنسبة لي وأنا مظاوم، أما عندما أكون ظالماً، فإنه يعلمني ألا استسرضي المظلوم، بل ، علي أن اطلب رضا ولاة الله والدين !!(١) فتصبح اولئك لي ، بالنسابة عن جميسع المظلومين ، وحتى عن الله على جواز دخولي الجنة . . . .

ومن هنا نتبين أن دين الانحراف يدعو الطرفين ، الظالم والمظلوم الى الاستحمار ، ويُبَدِّلُ كل القضايا الى مسائل ذهنية ، ويتكفل برفع كل المسؤ وليات الاجتماعية عن كاهل كل صالح ، وغير صالح بسهولة وبمكر خاص ! لا يعرفه سوى ولاة الله الرسميون ، والوسائط الرسمية المدربة .

# الزهد:

الزهد نوع من الاستحمار ، لأنه يأمر الانسان أن يترك حقوقه الاجتماعية ، وحاجاته الطبيعية جانباً ، ويقطع

 <sup>(</sup>١) فيصادق اولئك ـ بالنيابة عن جميع الذين ظلمت ، وحتى نيابة عن الله ـ على جواز دخولي الجنة .

حبل الأمل منها جميعاً! ويُبقي الأنسان مرتبطاً بحاجات بسيطة جداً ، لا تتجاوز حاجات الحيوان . وكذلك ، يسلب الزهد من الفرد درايته النفسية ، ويمسخه حقه من التمتع كإنسان ، بجميع المواهب ، والنعم ، التي خلقت له في الدنيا ، وليس لأحد أن يمنعه من التمتع بها . وفي النهاية ، يسبب الزهد حيلة لصاحبه للانزواء والقناعة والاكتفاء بالقليل من الطعام ، وباختصار يدعو الزهد الناس جميعاً لترك حقوقهم ، والتخلص من حطام الدنيا لصالح اعدائهم ، أصل الحرص والمطامع ، ولهذا نرى الزهد وسيلة لتنفيذ الظلم .

#### الشعر:

لاحظوا نموذجامن الشعر ، في كتاب يعود تأريخه الى سنة ٦١٨ هجرية ، وهي السنة التي دخل فيها المغول الى ايران ، وخربوا بلخ ، ونهبوا كل الشمال ، وتركوا ايران تسبح في لجة من الدماء . يقول فيه كاتبه : « انا هارب و فار . نحن لكنا في حالة هرب ، لأن المغول جاؤ وا الينا . . . انهم أتونا ، وها نحن نفر طلباً للنجاة ! » . في تلك السظروف ، وفي تلك الحال ، كان المؤلف ينسظم الشعر ! فإلى كم يرتفع الصلف ، والى أي حدد يصل الاطمئنان ! وشاعرنا ينظم قصيدة من مائة بيت ، يرتب الكلمات والعبارات على نهج ، تقرأها فيه فإذا هي قصيدة

في مدح الخاقان ، وإذا قرأتها على نحو آخر ، تصبح غزلاً . . . وهذا النوع من النظم . يسمى « صنعة المطيّر ، ، مأخوذ من الطير .

وقد تقرأ القصيدة على شكـل الشجرة ، كـأن توضـع الكلمات مكان الأغصان والأوراق والأثمار، فيكون الشعر من نوع الرباعي في وصف مولى ؛ ويقال لهذه الصنعة صنعة التشجير، مأخوذة من الشجرة. ثم إذا قُرأت بعد بترتيب كلماتها على شكل بقرة او حمار تكون مدحاً للخاقان ! فأحسبوا معي ، الى كم من الزمان يحتـاج الانسان ، ليُدْخِلُ سبع او ثماني قصائد غزلية ، ورباعيات ، بعضها ببعض ، ليخرج للناس صنايع مختلفة ! لا شك ، أنه أمر يحتاج الى مزيد من الفطنة والـدهاء ، ليكـون الشاعـر قادراً عـلى نظم قصيـدة ، تقع الكلمة الثانية من البيت الأول فيها ، موقع الكلمة الثانية والعشرين في منظومة غزلية ، وتقع الكلمة الحادية عشرة من المصراع السابع في بداية شعر رباعي ، والكلمة ، الثالثة من المصراع السابع في بداية شعر خماسي ( هذا الى جانب الوزن الخاص ، والمضمون الخاص لكل نـوع من تلك المنظومات!). لا بأس إذاً ، لكن ما الفائدة من هذا العمل ؟ فبينها كان جنكيز خان يجول البلاد طولاً وعرضاً ، ينهب ويحـرق ويقتل ، يفـر هذا الشـاعر عـلى وجهه طـالبأ

النجاة ، ويقوم بعمله هذا في حالـة فراره ؛ فـانظروا معي كيف يُمسَخُ الانسان ، ألا يكون ضحية الاستحمار .

وفي طهران ايضاً ؛ كان هناك شاعر فصيح ، ينظم باللغة العربية ؛ إلا أنه ليست لديه القدرة على نظم الشعر القومي والحماسي واستخدام الصنائع البديعيــة . وكان في الوقت نفسه ، رئيس مكتب الاسناد والزواج والطلاق ، وعندما حاول ان ينظم شعـراً في موضـوع ما ، لم يـوفق ، فعمد الى جمع كمل المطالب الخطية التي وزعتهما دائرة تسجيل الاسناد العامة على مكاتبها الرسمية من سنة ١٣٢٠ و ١٣٢٧ ، أي في الفترة التي كانت ايران ، تعاني فيها الضغط من احتـلال أربعة جيـوش أجنبية !! إن هذا مصاب بداء الشعر! انظروا الى الفترة النومنية بين سنتي ١٣٢٠ و ١٣٢٧ ، تجدوا مصير ايران ، وحكمها ، ووجـودها ، وحـروبها الـداخلية والخـارجيـة ، والأطـراف المتنازعة فيها ؛ من أهم الأحداث ، بينها يمضى هذا الأديب لِيُخرج لمجتمعه ، ذلك العمل الفني الرائع ! انه الاستحمار بواسطة الشعر!.

# القومية :

كان الألماني البائس ، زمن هيتلر ، يعض على و صندويجة ، ويقول بزهو وغرور : أنا عازم على الحرب!

ولـو سـألنـاه: لأي سبب تحـارب؟؟ لأجـاب: هنـاك في الميـركا، خمسـة ملايـين من العرق الجـرمـاني، أريـد أن أرجعهم الى المــانيــا، كي لا يتلوث أصلهم، فينمــزج بسائر القوميات!.

حقاً: ما أسخفه ؛ إنه يموت جوعاً وبؤساً وفاقة ، ولا يشعر بذلك ، بل ، لا يبدرك مدى تأثير البدعاية المزيفة عليه ، انه يبريد اخراج خمسة مبلايين نسمة من الأصل الجرماني ، اخراجهم من اميركا ، والعودة بهم الى المانيا ، كيبلا يختلطوا بالعبروق الأخرى ، فيتلوثون ، لا عمل له غير هذا ، لقد تمركز الاستحمار في قلبه ! .

# الفخر بالماضي والاعتزاز به :

كان ايراني ومصري يتحدثان ، ويفخران بماضيها ، (المصري يعتز ويفتخر بالأهرام ، وقبور الفراعنة ، حيث يخرجون جثماناً دُفِنِ قبل خمسة آلاف سنة ، ويأتون به الى الساحة « نموذجاً » ، ولم يدركوا أن هذا المرحوم ، كان في حياته ، ابن جرثومة قذرة ، فكيف تكون ميته نموذجاً ؟ ) . خاطب المصري زميله الايراني (١) قائلاً :

 <sup>(</sup>١) بأي شيء يموهون على الانسان ، يعدمون المفاخر الموجودة به ، ويسلبونه
 القدرات الحالية ، ولا يعتنون بها ، ثم يفخرون ! وهذا الشاعر الموسوم
 بالعراقي ، الفاسق المنحرف أخلاقياً ، يتجول في البلاد ، وكلما دخـل بلدا \_

قيل إنه عثر في أهرامنا على بكرة وأسلاك وخيوط، فاتضح بعدها أنه كانت لدينا انذاك، أجهزة مخابرات سلكية !! فَرَدَّ عليه زميله الايراني : نحن في ايران، كلما تحققنا وفتشنا في آثار (تخت جمشيد) لا نعثر على أثر بكرة أو اسلاك أو خيوط، ومن هنا يتضح أنه كانت لدينا انذاك، أجهزة مخابرات لاسلكية !... نحن نفرح بهذه الأشياء، ونفتخر بقضايانا القومية البائدة ! بيها لدينا آلاف النوابغ، والأسانيد التاريخية والعلمية في الحضارة الاسلامية، نحن نعرفها، والعالم كله يعرفها، وهي شواهد على قابليات الفرد الايراني. لكن، الاعتزاز بالماضي، واللجوء الى القضاء والقدر والشفاعة والثواب،

<sup>=</sup> افسد فيه ، وإذا طلبه هرب الى بلد آخر ، وأفسد فيه ايضاً ، إن هذا دأبه . لكن ، انظروا الآن ، ما يعمل له من تجليل وتعظيم وتكريم ! فكل سنة يطبع ديوانه مرة ، وشعره ، يقرأ كل ليلة من الأذاعة والتلفزيون ، وتعطى لشعره وأدبه الأولوية في التحقيق ؛ بينها لدينا قابليات شعرية وأدبية حية وموجودة ، من دون أن يعتنى بها او يشجع أصحابها ؛ في الوقت التي هي الثمن وأرقى من النواحي الأدبية والانسانية مما قالمه ذلك المتهور . لكنها ضائعة ! وقد تبقى مهجورة ، فتبلى ولا تسمح النظروف المالية وغير المالية بنطبعها ، ويبقى أهل تلك القابليات ، يخطون بأقلامهم ليلاً نهاراً لسد جوعهم ، وجوع من يعولون به ، وقد يتحول أحدهم ألى حارس بوابة أو عاسب شركة ، لماذا ؟ لأن قيمة الأشياء وأثمانها ، تعلو وترقى بالنسبة لقدمها !!.

والشكر والتشويش النفسي ، وعقدة الذنب ، والفوز الفردي بالجنة ، من أدوات الاستعمار القديم . كلها تحث الانسان على متابعة أعماله بنفسه ، منقطعاً عن الناس ، باحثاً في كتب الأدعية عن طريقه الفردي الى الجنة ! إن هذا أكبر استحمار ، وأكبر مصيبة تصيب المجتمعات الدينية أن تقع في الاستحمار عن طريق الأديان المحرفة .

#### الشكر:

ولا أعنى الشكر الذي يُوصى به اللدين الصادق، دين المعرفة ، الذي هو عبارة عن دراية الانسان ، ووقوفه على قيمه ، ومعرفته بالنعم والمواهب الموجودة عنده ، اقصد الشكر الذي تقول به فلسفة الدين المزيفة ، أي الشكر على التعاسة والنخاسة ، الشكر الذي هو فلسفة العجز والفاقة ! . كان يقول ! « إنه كشكر ذلك الرجل الذي كان يقول: « الحمد لله الذي لم يجعل آذاننا تحت آباطنا » . حقا ، إن هذا لبائس تعيس ، لأنه لم يجد نعمة غير هذه يحمد الله عليها ، فهمو يفتش عن أي شيء يشكر الله عليه ، وماذا لو كانت أذاننا تحت أباطنــا ؟ كنا سنجبـر على رفع الآباط كلما تكلم أحدنا لنسمع ما يقول !! وستكون الكيفية مضحكة جـداً . . . أما الآن ، فنسمع دون ان نحرك ساكناً ، إذاً . . لك الشكريا الله!! . ومثل هذا ، من أن أحدهم كان يأكل ، تريداً » ويشكر الله ! فسمعه واحد ، فقال له : ألا تخجل ؟ على أي شيء تشكر الله ؟! . ويذكرنا بالمناسبة ؛ أن « مقدساً » من الأشراف ، كان يرقى المنبر أيام شهر رمضان رجاء للثواب ، وكان يشكر الله مرة كل يوم كجزء من ثلاثين شكراً ، حيث كان يكتشف كل يوم نعمة جديدة . واذا سأله العوام يوماً علام تشكر الله ؟ يجيب ، أنه غداً يوم القيامة ، إذا جاءت ملائكة العذاب ، وسألتكم ، لم أذنبتم ، وقد أعطاكم الله عقلاً وشعوراً وقوة وفطنة وقابلية ؟ وحيث انتم عوام ، لا تعرفون كيف تجيبون ، عليكم أن تشكروا الله لخلقه أناساً مثلنا !! .

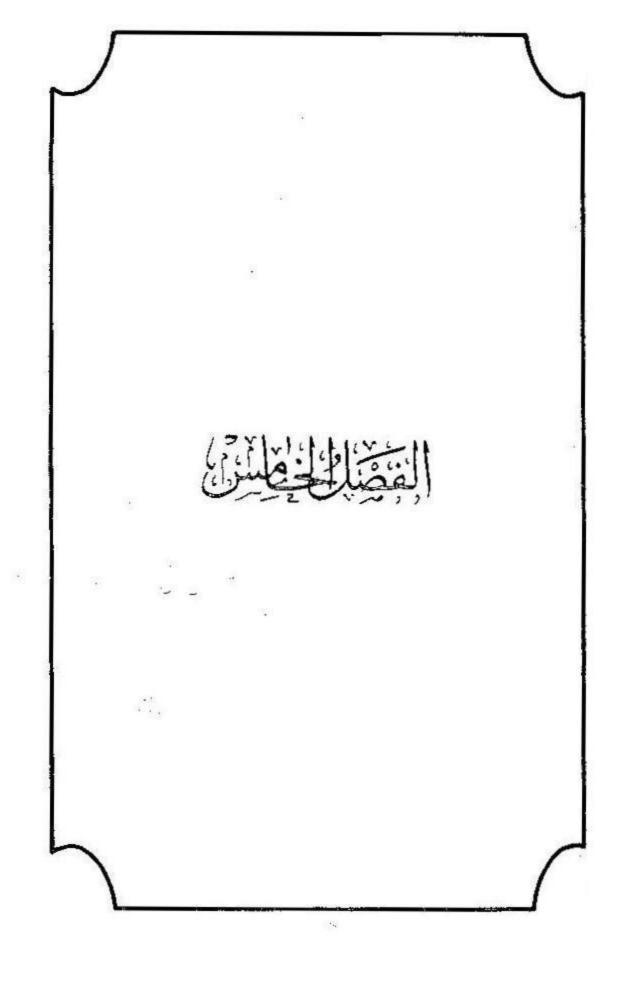
وغداً، يعود هذا القديس، فيصعد المنبر، ويضبح الناس بشكر الله، وعندما يسألونه ؛ يجيب: ليتصور أحدكم أنه جالس في ليلة من ليالي الصيف على سطح داره، وقد وضع أمامه كأساً فيه سكنجبين(١)، وأضاف اليه خياراً، ومقداراً من حب القنب، ثم قطعاً من الثلج ؛ فصار الجميع كالبرد، ثم يضع ذلك الكأس عند رأسه وينام. وفي منتصف الليل، يمر جبرائيل من

<sup>(</sup>١) نوع من الشراب مصنوع من السكر .

ثم . . انظروا الى عامة شعبنا ، كيف اقتنعوا ورضوا . . ثم الى ولئك المقدسين المتدينين ، الى أي حد هم أقنع وأرضى ! انهم راضون بنسبة بؤسهم وتعاستهم ، انه الشكر الاستعماري ، المعاكس للشكر على «معرفة النعم » تماماً . ولو وافقناهم على هذا الجهل ، وهم وهذه الغفلة عن « النعم » ، التي سلبت منهم ، وهم يكررون الشكر لله ، لوصانا الى اسوأ من هذه الحال ! .

انظر دائماً لمن هو دونك! لو كان هذا صحيحاً ، لما كانت هناك حاجة للتقدم ، ولو اقتصر الأمر ، على أن نظر نحن الى افغانستان ، فنقع ، وينظر الأفغانسون الى اليمن فيقنعون ، وينظر اليمنيون الى موزمبيق فيقنعون ، لما كانت هناك حاجة للتحرك ايضاً ، بل لأي شيء نتحرك ؟ ان هذا إلنوع من الشكر هو فلسفة الرجعية وهنا لدي سؤال ، وهو هل أن المتجددون مصابون باستحمار فلسفة

الشكر الحمقاء ، لكن بصورة جديدة ومحترمة وهل هم كاولئك في البلاهة ، راضون شاكرون بما لـديهم ؟ لكن لو نظرتم الى رضاهم من أجل أي شيء وأي قضايا ؟ لعلمتم أنه نفس شكرهم الأحمق السخيف !!.



### أشكال الاستحمار

للاستحمار شكلان: مباشر وغير مباشر. فالمباشر منه ، عبارة عن تحريك الأذهان الى الجهل والغفلة ، أو سوقها الى الضلال والانحراف. أما غير المباشر ، فهو عبارة عن الهاء الأذهان بالحقوق الجزئية ، البسيطة اللافورية ، لتنشغل عن المطالبة او التفكير بالحقوق الأساسية والحياتية الكبيرة والفورية . فمثلاً ، لنفرض انني أنا قيم على صغير ، وأريد أن ألهيه ، فأختلس ممتلكاته ، وأنقلها بأسمي ، دون ان يعلم ! فقصدي إذا أن أختار له أداة استحمار من نوعه . وكل أداة تلهيه عن تلك الخطة التي أعددتها له ، كي انقذ إرادي ، دون أن يشعر بقصدي ، هي استحمار ، والنتيجة أن أداة استحمار أي فرد ترتبط بنوعه .

وإذا ما رأيته جميلاً ، ذا قامة متناسبة ، فأشجعه على الرياضة ، ذاكراً له محاسنها ومنافعها ، فيسير في وادٍ من الخيالات والأمنيات ، كالمباريات ، والألعاب الأولمبية ، حيث الشهرة وما شابه . وإذا رأيته من غير هذا النوع ، بل من طراز اولئك المثقفين والمتجددين ، فأشجعه على المدراسة والاستمرار بها ، حتى الحصول على الشهادات العالية ، وبعدها أعود فأذكر له فوائد العلم ، وأن طلب العلم فريضة . . وأعمل حتى أساعده على السفر الى اميركا لاتمام دراسته ، واتكفل بتأمين ثلاثة او اربعة الآف تومان له شهرياً ؛ وهو في اميركا ، وإذا اقتضى الأمر ، إرسال اكثر ، وهكذا أفي بكل ما وعدته به ! لكن هذا كله ليس سوى أداة مرحلية لاختلاس ثروته وميراثه .

وإن كان غير صالح للرياضة أو للدراسة ، بل هو من نوع اولئك العاطفيين ، يهوى العزلة والخيالات و . . . فأشجعه على الصوم والصلاة والأدعية والزيارات ، وابذل له كل ما يريد من أجل نذر وزيارة وجنة وآخرة . وما ذلك إلا لكي ألهيه ، وأقضي حاجتي معه . وهنا نرى ، أن الدين والرياضة والفن والدراية والعلم والخير والشر وما شاكلها أدوات استحمار ، لأنها تؤدي للإلهاء والإنشغال عن الحق اللفوري . فأداة الاستحمار إذاً ، تُنتخب حسب

نوع الفرد ، الذي يراد استحماره ، وبعدها ، يحرّك المستحمرون الفرد نحو ميوله !! . واخيراً ، يصبح عندنا جماعة تنشغل بالأدعية ، وأخرى تعمل بالرياضة ، وفريق منشغل بالفن ، وآخر بالعلم ، وبعضهم بالتحقيق ، وبعضهم الآخر بالزهد ، وكل بما لديهم فرحون . فكل شيء اذاً ، يشغلني « انا » كانسان ، « ونحن » كمجتمع ، عن الدراية الانسانية والدراية الاجتماعية هو أداة استحمار .

# المعركة الإيهامية

الحرب الايهامية ، هي احدى أدوات الاستحمار ، والإلهاء عن الدرايتين المذكورتين . ولقد ذكر عمي الساكن في قرية « مزنيان » أن سيداً من هذه القرية ، عامله معاملة مضحكة ، حيث أن عمي كان يجب « الديوك » كثيراً ، وذات يوم ؛ أن اليه ذلك السيد وقال له :

- في « بهمن آبـاد » ، بالقـرب من قريتنـا ، تُبـاع الـديـوك رخيصة جداً !!

ـ بكم الواحد مثلًا ؟

-انها ديــوك جميلة ، سالمــة وغير اميــركية ؛ والــواحد منهــا بخمسة توامين ! \_\_ لا ! كيف يمكن هذا ؟ (ينكر عمي ) ، يباع الديك هنا بعشرة توامين ؛ وعلى مسافة كيلومتر واحد من هنا ، يباع بخمسة ! لا . . لايمكن هذا !!.

ـ لا يا مولاي ! إنه ممكن ، أعطني الثمن لآتيك بالديوك ! ـ خذ . . هذه خمسون توماناً ، فأتني بعشرة !

يمضي السيد ، وبعد ساعتين ، يعود بعشرة ديوك كبار ، سمان ، الواحد منها بخمسة تـوامين فقط ! فيسأله عمى

\_ ألا تريد نقوداً بعد ؟!

لا . . . يها مولاي ، واذا كنتم محتاجين لمريه من
 الديوك ، فإني آتيكم بها !

ويمسر شهران ، ويأتي أحد أصدقاء عمي لـزيارتـه من ( بهمن آبــاد ) ، فيجلســان ويتحـــدثـــان ، حيث يقـــول الضيف :

- ـ ألا تريد نقوداً ؟!
- \_ لا . . . يا مولاي ، واذا كنتم محتاجين لمزيد من الديوك ، فإني آتيكم بها !
- ـ ان والدة كيك قد وضعت البيض تحت الدجاجة ليكون فراخاً ، نذرت كل ديك يظهر منها لك !!

وبعد مدة ، ظهر ستة عشر فروجاً ، أو سبعة عشر ، مات منها أربعة او خمسة ، وظل الباقي وكله ديكه ، ولقد ارسلناها لكم بعد تمام ستة أشهر . فكيف كانت الفراريج ؟

- أي فراريج ؟

ـ الفراريج التي بعثناها لكم مع السيد!!

- السيد . . أي سيد ؟ انه ابتاع الواحد بخمسة توامين ، واستلم الثمن !

ِ خُسَمَ تُوامِينَ . . ماذا تقول ؟ قيمة الديك الواحد في . ( بهمن آباد ) خمسة عشر توماناً ! إنه أغلى من هنا !!

لقد سألت السيد، عن ثمن الديك في ( بهمن آباد ) فقال : خمسة تـوامين ، ولـذا أعطيتـه خمسين تـومـانـاً ، وجاءني بعشرة فراريج !

ـ لا . . يا مولاي . انه نذر . ما هذا ؟ خمسون توماناً !!.

(يقول عمي) ، علمت بعدها أن السيد كان في (بهمن آباد) ، وكان صديقنا الضيف قد طلب منه ، متى عزم على الذهاب الى « مزينان » ان يأخذ لي معه الديكة . وعلى هذا ، اتفق معه السيد ، لكنه جاء الى « مزينان » وقبض خمسين توماناً حتى عاد بالديكة المنذورة !!.

ويتـابـع عمي ، أنـه بينـها كنت وضيفي نتحــدث عن الديكة ، حتى فاجأنا بصوت عال :

مولانا! لأي شيء انتها جالسان؟ وقد أُريقت الـدمـاء خلف داركم، فقتــل اثنـان، ومضى ثــلاثــة، وهلك آخر.. وأكلت النيران بيت فلان...!

-- خرجنا بسرعة ودهشة ، نتحقق الخبر ، فلم نجد احداً ، خارج الدار ، ولا في السوق ، إلا رجلين يمدخنان « الغليون » بلا هم ولا غم ! سألناهما : مما الخبر ؟ ما الذي وقع ؟ اين محل الحادث ؟ فأجابا ! لم يحدث شيء ! عدنا بعدها الى الدار ، فلم نجد السيد ! لقد أخرج نفسه من تلك الورطة بتلك المعركة الإيهامية ، كيلا يقع في المحظور .

# ايهام ! ايهام !

معركة! مولاي معركة!! يريد أن يُضِيع علينا قضية الديكة ، فيقول: معركة! سالت الدماء على الأرض . . . يريد أن يموه قضية الديكة ، وحتى تبقى القضية مجهولة ، يختلق حرباً ايهامية ، يقيم قضية « فرعية » الى جانب القضية « الأصلية » فتنشغل الأذهان بها مدة مديدة . . .!! ومن هذا القبيل! معركة الشعر القديم مع الشعر الحديث ، والعباءة مع « الميني جوب » ، والخط الفارسي مع الخط اللاتيني ، والمتأخر مع المتجدد ،

هـذه كلها معـارك ايهاميـة فارغـة ، كمعركـة القتل والـدم والنار من أجل ان تبقى قضية الديكة مستورة .

إنه في الفترة الممتدة بين ١٣٢٠ و ١٣٣٠ ، أختلقت من ثماني عشرة الى عشرين معركة في ايران ، من اجل أن لا تُعْرَضَ قضية شركة النفط على الأفكار والأذهبان !! وفي القرن التاسع عشر الميلادي ، عندما بلغت نشاطات الاستعمار ذروتها ، ظهر سبعة عشر نبياً ، في فترة لا تزيـد على ثلاث عشرة سنة من الصين الى بو شهر في ايران . وما ذلك ، وبينها كان إبناء شعبنا ، وأبناء الأمة الاسلامية ، يتجرعون الموت من ظلم الاستعمار وضغوطه ، قَتِلَ آلاف الفلاحين الايرانيين في اختلاف عقائدي مداره: هل ان الامام موجـود في عالم المـادة ، أم هــو من عــالم الــروح ؟ والغريب ؛ أنه اثناء ذلك الصراع ، ظهر مدع ينفي وجود الامام على الوجهين المذكورين ، ويقول إنه موجود في عالم سماوى بين اللاهوت والناسوت ؛ بين العالم العلوي والعالم السفلي . ان آلاف الفلاحين قد قتلوا من أجل تلك العقيدة وآلاف من المدنيين البائسين ثاروا ضد مؤيدي هذه العقيدة فقتلوا.

فمن هما طرفا القتال في حرب « العالم السماوي » اثناء القرن التاسع عشر ؟ ان طرفا القتال هما : القروي

والمدني ، مؤيدو عقيدة « العالم السماوي » ومخالفوهم ! لأي شيء ؟ لنفي او اثبات العـالم السمـــاوي ! متى ؟ في زمن كانت اوروبا تشهـد فيه حـربـاً رأسمـاليـة ، حـربـاً انتاجية ، ومن هنا جاؤ وا ليشعلوا نار حرب « العالم السماوي . . وما هي تلك الحرب ؟ أنها الاستحمار !! وكم من حـرب بــاطلة ، بـــلا معنى ، تقــع بيننـــا في هــذا الزمان ، فيتضح عبثها بعد انتصار أحد طرفي النـزاع! وما كل الهتافات والانفعالات التي يتخذها فـريق ضد آخـر ، يتخذها الأب ضد ابنه ، والبنت ضد أمها ، والفتي ضد الفتاة ، يتخذها الحديث ضد القديم ، والمتجدد ضد المتأخر ، إلا معـارك تمويهيــة ايهاميــة ! كتلك المعركــة التي قامت من أجل الـديكـة ، وعنـد التحقيق والتفّتيش ، لا شيء في النتيجة ، والمعركة تنتهي لصالح الذي أشعــل نار الحسرب . . . وبضياع الفرصة ، وهلاك جيل ويأسه ، وحرمانه من ثمرة جهوده وكفاحه ، يأتي جيـل آخر ليـواجه معركة تمويهية أخرى .

حينها يقع اصطدام في مجتمع ما ، ينبغي ان يُنْظَرَ اليه ، من زاوية ارتباطه « بالدراية الانسانية » و « الدراية الاجتماعية » ، وكم من مسائل فكرية فقهية ، دينية وغير دينية ، فلسفية وعلمية ، تُفْرَضُ الآن على الافكار والأذهبان بشكيل كباذب ومنحيرف !! وكم من محياورات ونزاعات ، أجريت حول بعض الكلمات العربية الداخلة على اللغة الفارسية! لقد أصروا على حذف الكلمات العربية ماذا بعد ذلك ؟ لا شيء غير الجـدل والنزاع مرة أخرى على حذف الكلمات ، ثم العجز عن الكلام الصحيح ، والتصنع بالبكم والخرس! انهم يقـولــون : لقــد تحملنــا متاعب جمة ، الى يومنا هذا ، حتى بنينا لغة فارسية بليغة ، وينبغي الآن أن ننقيها حسناً تفعلون ، لكن ماذا بعد؟ سفاهة وتفاهة ، والقضية شيء آخر !! القضية الحقيقية شيء آخر ، والحرب الحقيقية حرب أخرى ! لكن هناك اصـواتاً تعلو وتقول ! ايها الناس : ان الفاقة والبؤس هما سبب الجهل، وعلة العلل في خطنا، في خطنا فلنبدُّله إلى الحروف اللاتينية ! لقد غيّرت تركيا خطها الى اللاتينية قبـل اربعين عاماً ، وما زالت متأخرة ، بينها تمكنت الصمين واليابان في خمس عشرة سنة ان تحيا الأمية من بلادهما ، وأن تصبحا في عداد البلدان الراقية المتمدنة ، مع بقاء الخط فيهما قديما . وحيث هـو فنُ بحد ذاتـه ، كما أن الـذين يحسنـون قـراءة الخط وكتبابته يُعبدون من علماء تلك البلاد . فيأين انتم يا بشر؟ این تجلسون؟ هذه کلها حروب استحماریـــة ، انها معركة الديكة لتمويه الحقيقة .



الفِصْ النَّالْسُونِ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلّالِيلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللّل



#### التخصص

كل واحد يسير في نهجه وتخصصه على نحو يغفل معه عن قضية المجتمع ومصيره. إنه كبقرة افلاطون تماماً، عندما يلمس واحد حافرها، وآخر قرنها، وثالث ذنها، والنتيجة لا احد يشعر بوجود حيوان! وهكذا التخصص؛ يسبب انغماس الانسان في إطار محدود وصغير جداً، بحرداً عن المجتمع، بصورة يصعب معها لمسه كجسم واحد شامل. وعلى هذا؛ فالتخصص يعدم الدراية الاجتماعية، كما يسلب الفرد امكان شعوره بنفسه، كانسان مساهم في شتى وجوه الحياة. والسبب في ذلك، كون التخصص يعمل على نمو الفرد من جهة واحدة، كون التخصص يعمل على نمو الفرد من جهة واحدة، ويعطله من سائر الجهات. والسؤال هنا: هل التخصص

أمر لازم؟ نعم . . انه أمر لازم ، ولا ينبغي ان نعدسه ، لكنه ، علينا في الوقت الـذي نتخصص فيـه في فـروع مختلفـة ، ان نحفظ «كليتنـا الانسـانـيـة » و «كليـتنـا الاجتماعية » .

# العلم :

ان الوقوف على حقائق عالم الطبيعة ، والاطلاع على مظاهر الدنيا ، من مهمة العلم الذي يؤثر فينا على نحو كاذب ، نبقى معه في عطش الى المعرفة! حيث يظن «العالم» أنه ذو نباهة بالنسبة لنفسه ومجتمعه وزمانه . هذا ، وهم لانه «عالم» لاغير! والعلم من أجل العلم اداة انحراف ، وضلال عن النباهة الانسانية والنباهة الاجتماعية . ولقد صدق «هايدكر» اكبر فلاسفة عصرنا ، واستاذ سارتر ، عندما قال : انما العلم والحضارة ثمرة ظروف متراكمة ، عديدة ، اصبح الانسان فيها غريباً عن نفسه! أي أنه راح ضحية للتحقيق والعلم والخضارة .

فنحن عندما ننشغل بمطالعة كتاب ، او كشف او اختراع ، فإنا نكون غريبين عن انفسنا (أي نعدم النباهة النفسية) فلا نشعر ، حيث نقع آلة بيد العمل ، ومن أجله . وقد حصلت الحضارة والصنعة والعلم من مجموع

تلك الحالات . ان حصولها كان في حالة ابتعاد الانسان عن نفسه ، وعن التأمل فيها ، والاستغسراق في شيء آخر ؛ لأن عمل الانسان كآلة ينتج عنه شيء آخر ، وفي مثل هذه اللحظات ، ظهرت الصنعة والحضارة . ومن هنا ، يضر العلم بالنباهة الانسانية والنباهة الاجتماعية .

### القدرة المادية البدنية:

وهذه القدرة أيضا مصيبة كبرى، بدنية كانت أم فنية أم اقتصادية ، فعندما تتجمع لديّ مشلاً ثروة كبيرة ، وتتوفر لي امكانيات كثيرة ، قد أتوهم ان الموفر لتلك الامكانيات هو « انا » ، و « انا » الذي امتلكها ! وهذا انحراف عن النفس ؛ لأني جعلت المادة والشروة مكانه « نفسي » ، ونفيت شخصيتي الواقعية ، أو أني ، اتخذت المقام الذي وفرته لي القدرة بدلاً من نفسي ، أو حسبت تلك القدرة شيئاً من قدرتي الانسانية . فخسرت بذلك « النباهة الشخصية » .

لكن خقيقة الأمر غير ذلك أفقد تكون لبعض الناس قوة جسمية ، كقوة الفيل او الجمل ؛ بينها ليس لهم من النباهة النفسية حتى قوة العصفور أ وهنا ايضاً تضر القدرة الجسمية بالوعي والنباهة ! ولقد قيل ! « العقل السليم في الجسم السليم ، غير الجسم السليم ، غير

الجسم « القـوي » وغير الجسم « الـلامتناسب » ولقـد كان بعضهم يقول :

حتى لو بَدُنْتَ ، فإنك لن تكون أضخم من البقرة ؛ ولو فرضنا ذلك ، فعندئذ يحلبونك ! واذا ، ازددت قوة ايضاً ، فلن تكون أقوى من الحمار ، ولوفرضنا ذلك ، فحينتـذ يحملونـك أسفـاراً ! وان ازددت سـرعـة في السـير والركض ، فإنك لن تكون أسرع من الفرس ، ولو فرضنا ذلك أيضاً ؛ فساعتئذ يركبونك! فالانسان « الواعي » باستطاعته أن يكون قـوياً ، لكن الى حــد يسيطر معــه على مصيره . ومن هو ذاك الانسان ؟ إنه بالتأكيد ليس نابليون القوي ، الذي يعبر عن نفسه ؛ وهـو في « جزيـرة سنت هلن » ! قائلًا : كأن خشبة صغيرة ضعيفة تلعب بهما الامواج كيف شاءت . . . صحيح ، ان الله لا يغيّر مــا بقوم ، حتى يغيروا مابانفسهم ، لكن ؛ إذا غير الانسان ذاته وطبيعته ، يصبح قادراً على تغيير مصيره ومصير تاريخه ، ولا يرتبط ذلك بالجسم والمال والمقام ، بـل بانسانية الفرد ، التي تبقى له فقط . . .

## التجدد او الحضارة الاستهلاكية :

يمكن ان تكون الحضارة والتقدم من دوافع الاستحمار . . وفي المملكة السعودية مثلًا ، نماذج كثيرة

من هذا التقدم الاستحماري . فالبدوي البائس هناك ، سائق سيارة « الكاديلاك » التي تساوي. ٢٢٠٠٠ توماناً بينها هي في اميـركا ب ٣٠٠٠ تــومانــاً ! هــذا البــدوي ، يقــود سيارته في بلد لا تُفْرَضُ فيه غرامة على المتخلفين في قيادة السيارات ، وليس عندهم نظام موضوع للسير وللسائقين ؛ لأنه حسب رأيهم « مذموم » شرعاً ، ولا يخلو من إشكال . وهناك ؛ يحمل الشرطة أعمدة من الحديد ، يضربون بها عملي غملاف السيارات المتخلفة بمدلأ من تغريمها. ومعلوم عندها؛ أن السيارة التي تتصدع في مكان أو مكانين، تُستهلك وتنهار قبل أوانها، ثم أنه ليس عندهم « مصلح » لصفائح السيارات . وخلاصة الأمر ، ان السيارة تصبح بعد سنة او سنتين غير صالحة لـالاستفادة ، وكل ذلك للصدمات التي أصابتها بدلاً من الغرامة المذمومة شرعاً !! والنتيجة . . لصالح من ؟. . يجلس ذلك السائق البدوي ، برجليه المشققتين ، خلف مقود سيارة « الكاديلاك » او « الشفر » ، يزهبو ويفخر الى حمد ، لا يجرأ عليه الاميركي نفسه! غير أنه جاهل مدى خسارته ، ووقوعه في مكر عدوه(١) ، ناسياً قبـل سنة أنـه كان يـرعى

 <sup>(</sup>١) كحكاية الجنرال ( اكيوم ) تماماً ؛ فإنه سافر مع والده الى افريقيا في بداية صنع
 الزجاج الملون ، واخدًا معهما شيشاً من ذاك الزجاج ، فكان يعرضانه في
 حفلات زواج رؤ ساء القبائل فيندهشون من رؤ يته ! ويعجبون به ، فيأمرون=

الإبل في البادية ، وانه تعلم الآن قيادة السيارات !!. ان هذا الفخر ليس سوى « الحضارة الاستهلاكية » ، ويجدر أن اقول : أن هذه الحضارة هي اسوأ واقبح من الوحشة والهمجية ! نعم . . ان الذي يتخضر في الاستهلاك فقط هـو دون الـوحشي ! لأن الـوحشي ، لا يُعْـدَمُ الأمــل في تحضيره من طريق الانتهاج ، لكن المستهلك من غمير انتاج ، يعدم الامل به طبيعياً . لقد كان لهذا السائق السعودي سبعة جمال أو عشرة في السادية ، فساعها ليفي بالقسط الأول من الذين المذي ركبه من شسراء سيارة « الكاديلاك » الاميركية . فتأملوا كيف تخرج الشروة من تلك البلاد الفقيرة ، التي رأسمالها وكل ما فيها تلك ألباقية ! لكن ، ماذا بقي عنده الآن ؟ قطعة حديد كانت سيارة لبضعة أيام ، اما اليوم ، فهي صفائح ممزقة تجنباً من أخذ الغرامة !

باع الجمال ، وجلس عدة أيام في « الكاديلاك ، بدلاً من ركوب الجمل ، تهبط السيارة ، فينفتح الراديو ، ثم

باعطائهما قطيعاً من أجود أنواع الغنم ، وهم فرحون بما حصل لهم من سعادة وتوفيق ( فانظروا إلى الهمة والكرم ) .

ينطفيء متى شاء ، لقد أمر أن تعمل لها مقاعد من الليف ، وتُعطى الف شكل وصبغة ، لتكون عربية ! أما الأن ؛ فقد بقى هو وقطع من الحديب د و . . . لاشيء !!. ولم يعد يسعم ، إلا أن يلذهب ، فيفتش عن مكمان للسرقة ، او يكـون سائـلًا او خادمـاً ، او ينتظر المـوت في مكان فيريح نفسه . هـذا هو مصيـره المحتوم ، في بـلاد تعادل مساحتها ضعف مساحة ابران ، وليس فيها اليوم خسة آلاف جمل ، بعدما كانت مركزاً لتجمع الجمال ، التي ترتبط حياة كل الشعب بها ، وهذا العدد القليل من الجمال في طريقه اليموم الى الـزوال ، من اجمل اعفاء السيارات الاميركية من « الغرائم » التخلفية . . انها الحضارة والتجدد . . وخزن قطع الحمديد من السيارات الاميركية المتلفة !! فما أبأسهم ، وهم فرحون ، يشكرون ويحمدون ، ويقولون : لقد أصبحنا في جنة ، ولو دخلت بلادنا قبل خمس سنوات لما رأيت سيارة قط ، وما كنت تراه جمالًا وشقاوة وتعبأ ، سيرنا وترحالنا كله على الجمال ، أما الأن ، فلله الحمد ، طائرات « بوينغ »، وسيارات مكيفة و . . . ! حتى أصبح أحدهم يستعيبك ويحتقرك ، إذا رآك مثلًا في سيارة « بيجو » ، لأن العاديين هناك ، يمتلكون وكاديلاك ، وشفرليت ٧١ و ٧٧ فكيف . . . ؟! هذا تقدمهم . . ظاهر بلا شك ! .

عندما يدخل أوروبي او أميركي مدينة الرياض اليوم ، سيندهش من التجدد ، فالسيارات كلها حديثة مائة بالمائة من طغراز ٦٩ الى ٧٧ ، وليس لها مثيل في أي بلد من العالم ؛ من اميركا الى الشرق الأوسط ؛ كل بلد تراه متأخراً اقتصادياً ، تراه أكثر تجدداً وتجملاً من غيره !! فعندما تقلع بك الطائرة من باريس ، لتهبط في دار السلام عاصمة تانزانيا ، تندهش من الجمال والجلال وعظمة البنايات ، وحداثة العمارات ، والسيارات التي هي آخر طراز حديث !! . فها هو التجمل ؟ انه التقدم في الاستهلاك ، الشيء الذي يقضون علينا من أجله ، ليسلبوا منا أمل الانتاج . . نعم ، الشرق كله ضحية الانتاج الاستهلاكي بواسطة التبعية والتقليد الأعمى !! .

## الحريات الفردية:

الحرية الفردية أداة تخدير كبرى لأغفال الحرية الاجتماعية ، حيث النباهة الاجتماعية القضية ذات الأهمية الكبرى . انهم ينادون بالحرية الفردية ، ويدعونك لها ، من أجل تمويه الأذهان ، والغفلة عن « النباهة الاجتماعية » ، حيث يرى الانسان نفسه حراً من الناحية الفردية ، في غذائه وشهواته . كقفص فيه طير ، وقد وضع في صالة مغلقة تماماً ، ثم فتح باب القفص . انه شعور

كاذب بالحرية . . لأن الأسير الذي يعلم أنه مأسور ، يحاول ان يطلق نفسه ، ويتحرر من الأسر ، بينها الـذي لا يعلم أنه أسير ، ويشعر بالحرية ، فشعوره وهم وكذب ، وهو يشكر الله ويجمده على تلك الحرية المزيفة .

#### حرية الجنس:

لحرية الجنس نوعان اثنان :

أحدهما يقدمه الغرب هدية للشرق ، واسمه « حرية الجنس » بـدلاً لما ينهيـه ويسلبه من المـواد الخام! فـالغرب يرى أن عليه ان يتحف الشرق مقابل ما أخذه من المواد الخام ، ولذا يسمح للشرقيين بأن يكونوا أحراراً من « الناحية الجنسية » بلا قيد ولا مانع . . وبعد ذلك ، تأتي أجهزة الدعاية ، والمواصلات الجماعية في الشرق لتؤكد وتدعو الى « الحرية الجنسية » عند جيل يتراوح سنه بين ١٨ و ٧٥ سنة . وعلى هـذا ، رأى الغرب من الـلازم عليه ان يلهيَ هــذا الجيـل ويشغله « بــالحـريــة الجنسيـة » . وفي اعتقاده ، أن هذا الجيل يتعرض لحالتين من الاضطراب : احداهما من اجل « الحرية الاجتماعية » والثانية ، حالة الاضطراب والتشويش الناتجة عن « الأزمة الجنسية » ، وهكذا ، رأى الغربيون أنه من الأحـرى افساح المجـال ، أمام هذا الجيل في « حرية الجنس » ليعدموا منه

« الشعور » بالحاجة الى « الحرية الاجتماعية » النزائدة ! أجل ! ان بإمكانهم أن يلهوه خمس سنوات او ست، أي طيلة « الأزمة الجنسية » التي تضغط عليه ، حتى ينشغل عن « الحرية الاجتماعية » ، فيتلهى بأهوائه ونزواته ، الى حد يفقد معه شعوره ، وبعد انقضاء هذه المدة يسرتفع الحنط .

# حرية المرأة :

ماذا يقصد بحرية المرأة ؟ والقصد ، الحرب التمويهية ! من أجل الإثارة ، وفتح باب الجدل ، والاختلاف بين السرجل والمرأة ، والهائهم عن الأساسيات من القضايا العادلة ، عن حقوقهما ، عن مشكلة الشرق والغرب ، عن مشكلة المستعمرين والخاضعين للاستعمار .....

## التقليد والتبعية :

لقد قيل الكثير عن هذه القضية ، لكن ، الشيء الذي لم يتطرق أحد اليه هو « دور المرأة في قضية التقليد » . ابن أكبر عنصر ، يلعب دوراً اساسياً في « الحضارة الاستهلاكية » هو المرأة ، حيث لها السهم الأوفر ، والدور الكبير ، في نشر واشاعة الحضارة الاستهلاكية ، وتطور الأنواع والفرق والجماعات والعلاقات العائلية والروابط

الاجتماعية والسياسية في الثلاثين سنة الأخيرة ، مما يقتضي بحثاً خاصاً لا مجال له هنا ، لكني ، أضرب مثلًا في التبعية وتقليد الأخرين : والمثل مأخوذ من أوروبا ، حيث يـذهب الأوروبيون الى الغابات لصيد القاردة حية سالمة . فيضع الصيادون اناءً مملؤً بالصمغ اللزج تحت الأشجار ، او على ضف اف الأنهار ، في ممر القسردة ، وإناءً أخسر في زاويــة أخرى ، يشبه الإناء الأول ، لكن فيه ماء ! ويجلسون ازاءه بانتظار مرور القردة . وعندما تأتي وتقف حذاء الإناء الملي، بالصمغ ، يرفع الصيادون أيديهم ، فترفع القردة أيديها ، يغمس الصيادون ايديهم في الأواني المليشة بالماء ، فتغمس القردة ايديها في الأواني المايئة بمادة الصمغ اللزج . يخرج الصيادون أيديهم ، ويضعونها على جباههم كحالة التيمم ، فتعمل القردة مثلهم تماماً ، يمسح الصيادون بايديهم على وجوههم وعيومهم ، فتمسح القردة ايضاً عملي البوجيوه والعيبون! يقف هؤلاء مقيابيل الشمس، فتقف القردة مقابل الشمس !! وبعدها . . تجف تلك المادة عملي وجبوه القردة ، فتلصق أجفيانها ويتعذر فتحهيا ! وعندهما يذهب الصيادون اليها ويلقون القبض عليها بسهولة !! .



#### الخلاصة

وفي النتيجة ، يعمل الاستعمار القديم على اشغال الشعوب والهائها عن « النباهة الانسانية » و « النباهة الاجتماعية » لإنشاء جيل مطابق لمقاييسه وحساباته . كأن تكون زنته أربعة مثاقيل ، وطول بناعه اربعة سنتميترات فقط ، وطريقته المشلى ، لحية من الأمنام ، وعباءة من الخلف ، وكتاب أدعية ، ومسجد ، وصلاة ، وصيام ، وتعزية ! هذا برنامجه اليومى والسلام .

هذا جيل ، ينشئه الاستحمار القديم ، جيل فارغ ، مضطرب ، لايتحمل أي مسؤ وليله ! أما الاستحمار الجديد ، فمن أجل الايسلب ، النباعم الانسانية ، و النباعمة الانسانية ، و النباعمة الاجتماعية ، ينمثمل زيدخلص ب ، عقيلة ،

وسيارة « بيجو » و رزمة مناديل « كلينكس » وقدر من « المتاع » و « محفظة سفتجات » و « ديون » والسلام ، لا فكر ولا تعب ، لاهم ولا نصب ، ولا هم يجزنون . هذا هو لا أكثر !!.

أعيدوا النظر الى فتياتكم ، اللواتي تزوجن ، واللواتي لم يتزوجن بعد ، وانظروا الى ما كتبن عن أنفسهن ، وكيف عبرن عما يجول في باطنهن ، حين كن ، في الصفوف الثانوية الخامسة والسادسة ، من سن ال ١٨ الى ما فوق ، تجدوا تشاؤ ما وفلسفة . . . رباه ، لِم خلفتني ، ايها الموت لم لا تأخذني ؟ ألا موتاً يباع فأشتريه! . كلام ملي بالعواطف الخالية والعبارات الروائية . . ورقة النفس ، انها تظن نفسها سهرت الليل كله من شدة المرض! ولقد ارادت ان تنتجر ، أو عزمت ان تلقي في بئر . . و . . و . . من هذه الخيالات والتصورات . .

لكنها الآن ، بعد ان تنزوجت ، أضاعت «طرقها المشلى » كلها في الشهرين او الشلائة أشهر الأولى من زواجها ، وأعطت طومار ذكرياتها لشخص يقرأه ، ولم تذهب لتسترده ، كها أنها تستحي أن تفتحه ، لأي شيء ؟ لأن الأقساط والدينون أمرضتها ، وافلجتها تماماً ، وليس من شفاء لآلادها سوى بطاقات اليانصيب ، واقتراع بنك

( عمران )(¹) ، وما أسرع ما تلتقي طـرفا دائـرة عمرهـا ، فتخيب آمالها وتذهب هباءً !!

هـذا جيل « الاستحمار » الحديث ، وذاك جيل « الاستحمار » القديم . الاستحمار الذي بات يرصد كل واحدٍ منا ، نخرج أنفسنا من شكله القديم ، فيتلقانا بشكله الحديث ، نتمرد عليه في مكان ، فيلهينا ونقع في حبائله في مكان آخر ، نرفضه من ناحية ، فيسخرنا من ناحية أخرى! نتنبه الى جانب منه ، فيشغلنا في جانب أخرى ، نكتشف حرباً ايهامية ، فيوقعنا في حرب ايهامية أخرى . . وهكذا دائماً!! .

وعلى هذا ، فإن جيلنا أسير في أيدي تلك القدرات ،
الى حد يمكنها ان تصنعه كيفها شماءت ، وطبقاً لمقاييس
معينة ، تنتجه كها تنتج من مادة المطاط ( البلاستيك )انواع
الأواني والسلع ، انهم أهل علم وصنعة ، ولديهم تلفزيون
وصحف ومعارض ومسرحيات وفنون ، والى جانب هذا
كله ، استخدموا الترجمة والعلوم ، وعلم الاجتماع ، كها
أن وحدة القياس العالمي لهم ايضاً . . فكيف نطمئن اذأ

<sup>(</sup>١) جوائز سحب البنك الوطني

الى عدم الوقوع في أسر « الاستحمار القديم » او « الاستحمار الجديد » كيف ؟ ونحن الصغار البسطاء الغافلون نحزن ونصاب « بعقدة » من أجل أي شيء يسير ثم نسر ونفرح لأمر جزئي . . أحزاننا وافراحنا ومثلنا العليا يسيرة جداً ! .

إن أي قضية فردية او اجتماعية ، أدبية كانت أم الحلاقية أم فلسفية ، دينية او غير دينية تُعْرَضُ علينا ، وهي بعيدة عن « النباهية الانسانية » و « النباهية الاجتماعية » ، ومنحرفة عنها ، هي استحمار ، قديم أو جديد مهما كانت مقدسة .